

# 

نشالیف دکاتور: محسسمارج



شههية يصدرها المجلس العطني للثمتأفة والفنون والآداب ــ الكوست



ساسلة كت ثقافية شههية يصهدرها المجلس المطغي للثقافة والغنون والآداب والكوسيت

# الاستالاو المحقوق المالات المحقوق المحقوق

تألیف دکتور: محسکمدعمارة

٨٩ ـ شعبان ١٤٠٥ هـ ـ مايو (أيار) ١٩٨٥ م

### المشرف العسام أحمد مشراري العدواني الأسبه العام للملس نائب المشرف العام د. خليف ذا لوتستيان د. خليف ذا لوتستيان

هسيشة التحسرير:

الترميه العام المسأعب

د. فؤاد زكرياً المتشار د. الشكامة الحنولي زهشير الحكرمي ذهسيل الشكرمي د. سليمان الشطيئ د. سليمان العسكري د. ساكرمصطنئ مدسد في حطساب د. عبد الرزاق العسواني د. منحمد الروق العسكر

المرابسلات :

توجه باسم السيدالأملي العام للجاس الوطني للشفاخة والفنون والآدام؛ مدرب ٢٣٩١٦ - الكوسيت .

الْسَيْلُونِ وَالْكِنْسِيْلِ فَي الْمِنْ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِقِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُ

المواد المنشورة في هذه السلسلة تعبر عن رأي كاتبها ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلس .

# يشم الله الرجئ الرجي

## كأنات

- [ ولقد كرَّمنا بني آدم ، وحملناهم في البر والبحر ، ورزقناهم من الطيبات ،
   وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا ] ـ الإسراء : ٧٠
  - [ ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ] \_ المنافقون : ٨
- [ ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أثمة ونجعلهم الوارثين ] القصص : ٥
- إنى حرمت الظلم على نفسي وعلى عبادي ، الا فلا تظالموا » . حديث قدسي
- « من قُتل دون دینه فهو شهید ، ومن قُتل دون أهله فهو شهید ومن قُتل دون
   دمه فهو شهید ، ومن قُتل دون ماله فهو شهید » ـ حدیث شریف
- « الظلم ظلیات یوم القیامة . ومن احتکر طعاما أربعین لیلة فقد بریء من الله تعالی و بریء الله تعالی منه . وأیما أهل عرصة أصبح فیهم امرؤ جائع فقد بر ثت منهم ذمة الله تعالى . فلا یشبع رجل دون جاره » ـ حدیث شریف .
- « لا تضربوا الناس فتذلوهم ، ولا تحرموهم فتكفّر وهم ! . . مذكم تعبّدتم
   الناس ، وقد ولدتهم أمهاتهم احرارا ؟ ! » عمر بن الخطاب
- إن الغني في الغربة وطن ، والفقر في الوطن غربة . . والفقر يخُرس الفَطِينِ
   عن حُبجته . . والمُقِلِّ غريب في بلدته ! » علي بن أبي طالب .

# تقدييم

هناك سؤال ، مشروع ومطروح ، في الساحة الإسلامية : أين يلتمس المسلم المعاصر ذلك « السياج الفكري » الذي يستطيع بإقامته حماية « الحقوق الإنسانية » ، التي تكفيل له تحقيق جوهر إنسانيته ، وازدهار طاقاته وملكاته ، والنهوض بواقع أمته وحضارته في العصر الحسديث ؟ . . . أين يلتمس المسلم المعاصر هذا « السياج » ؟ . . .

وبعض الناس قد يستغرب « الحيرة » التي جعلت وتجعل المسلم لا يدري ، حتى الآن ، المصدر الطبيعي الذي عليه أن يلتمس منه وفيه هذا « السياج » . . لأن هذا البعض يرى أن التاس هذا « السياج » في الإسلام بديهة تصل ـ أو هكذا يجب أن تصل ـ عند الإنسان المسلم الى حد « الفطرة » التي فطر الله عليها هذا الإنسان ! . . فالحقوق الإنسانية ضرورات فطرية للإنسان ، من الإنسان ، وإسلامنا هو دين الفطرة التي فطرنا ألله عليها ، فمن الطبيعي والبديهي أن يكون الكافل لتحقيق هذه الحقوق . . ومسن ثم أن يكون المصدر الطبيعي لمن يريد الماس هذا « السياج » . . .

ورغم أننا نعترف ونعتقد صدق هذه المقولة اعتقاد المؤمن المستيقن ، إلا أننا نعترف ونعتقد ، كذلك ، بما يكتنف هذا الأمر من « ضباب » يبعث الحيرة لدى كثير من الإسلاميين وكثرة من المسلمين الذين يبحثون ، مخلصين ، عن المصدر الطبيعي لحقوق الانسان المسلم في العصر الذي نعيشه والطور الحضاري الذي يستشرفه هذا الإنسان . .

خذلك أن نفرا من حكام البلاد الإسلامية ، الذين اغتصبوا السلطة والسولاية في بلادهم ، ثم ذهبوا يضفون على سلطانهم « غلالة الاسلام » ، ليصبح هذا السلطان « شرعيا » ـ هذا النفر من الحكام الذين تمتلىء خطبهم وبياناتهم ومواد «الدعاية» لنظمهم في أجهزة الإعلام التي عليها يسيطرون ، بـ « الكلام » عن الاسلام . . قد ذهبت وتذهب ممارساتهم شوطا بعيدا على درب العداء لحقوق الانسان المسلم في البلاد التي يتحكمون فيها تحت ستار « شريعة الأسلام » ! . . حتى لتبلغ المفارقة الهازلة الى الحد الذي نراهم فيه يحرمون هذا الانسان حقوقا لم يمنعها عنه « أذكياء » المستعمرين قبل أن ينتزع هذا الإنسان استقلال وطنه من هؤ لاء المستعمرين . . . .

وهذا الواقع المنسوب إلى الاسلام ، والمحسوب على شريعته ، لا شك يلقى الضباب ـ بنظر الكثيرين ـ على الإسلام ، كمصدر طبيعي مؤهل لأن يلتمس المسلم المعاصر فيه « السياج الفكري » الكافل ، بإقامته ، تحرير الانسان المسلم ، بتحقيق ما له من حقوق ! . .

● ونفر من الكتاب الاسلاميين يذهبون في الحديث عن « الطابع الشمولي » للدولة الاسلامية \_ وهو طابع يكاد يجمع عليه الباحثون في طبيعة هذه الدولة \_ يذهب هذا النفر من الكتاب في الحديث عن هذا الطابع « الشمولي » فإذا هم يفسرون هذه « الشمولية » على النحو اللذي يقترب بها من شمولية النظم المستبدة ، المعادية « للتعددية » في الرأي والتنظيم والمهارسة السياسية . . حتى ليلقون في روع قرائهم أن هذه الدولة الاسلامية \_ بسبب من طابعها في روع قرائهم أن هذه الدولة الاسلامية \_ بسبب من طابعها الأمة ، ثم اضفوا على هذا الاغتصاب غلالة « شريعة الاسلام » 1 . .

وفضلاعها في هذا « الفكر » من تبرير لنظم الجور والاستبداد . . وعها فيه من انحراف عن الاطار الحقيقي لمعنى « الشمولية » في الدولة الاسلامية ، فإنه يلقى ظلالا كثيفة على صلاح الاسلام ليكون المصدر الذي يلتمس فيه المسلم حقوقه كإنسان ا . .

إن هذا النفر من الكتاب الاسلاميين قد غفلوا ، أو تغافلوا عن أن الطابع « الشمولي » في الدولة الاسلامية ، قد وقف ويقف . بحكم الوسطية الإسلامية .. عند ما يحقق التوازن بين المصالح المتناقضة ، بالطبع في وأقع المسلمين الاجتاعي والسياسي . . . « فالشمولية » الاسلامية إنما تستهدف تحقيق المقصد الأول للشريعة ، وهو « العدل » ، أي انها « الشمولية » التي لا تترك الضعفاء ليفترسهم الاقوياء . . ومن ثم فإنها أداة لتحقيق « الحقوق الانسانية » للإنسان المسلم ، ولعموم الرعية ، وليست أداة تسرير لحرمان السرعية من المسلم ، ولعموم الرعية ، وليست أداة تبرير عنها ، بدقة ، كلمات أبي بكر الصديق : « القوي فيكم ضعيف عندي حتى آخذ الحق منه . . والضعيف فيكم قوي عندي حتى آخذ الحق له » ال. .

لكن هذا النفر من الكتاب الاسلاميين ، بهذا الفهم المغلوط « للشمولية الاسلامية » يسهمون في التشكيك بصلاح الاسلام كي يكون المصدر الطبيعي لالتاس « سياج الحقوق الانسانية » للمسلمين في العصر الحديث .

● ولقد تلقف « العلمانيون » ـ تلامذة الاستشراق ، ودعاة التبعية للحضارة الغربية ـ تلقفوا هذه « التصورات » وتلك « الصور » المحسوبة على الاسلام وشريعته ، واستندوا اليها في رفضهم القاطع لصلاح الإسلام أن يكون المصدر السذي نلتمس منه حقوق الانسان . . لقد حكموا على « صفحات الفكر الاسلامي » ب

« صفحات من التاريخ الاسلامي » سوّدها حكام ظلمة بسواد ظلمة الاستبداد . . وذهبوا ينفرون المسلمين من إسلامهم بمارسات مغتصبي السلطة الذين يسترون اغتصابهم لها وانحرافهم بها إلى الاستبداد بستار من شريعة الاسلام . . ودعموا « حجتهم » بتلك التصورات الشوهاء التي قدمها بعض الكتاب الاسلاميين للشمولية الإسلامية . . وخلص هؤ لاء « العلمانيون » من كل ذلك إلى دعوتهم الأمة كي تلتمس « الدرع الفكرية » لحقوقها الانسانية من حضارة الغرب ، وإنجازاتها بميدان حقوق الانسان ، وليس في فكر حضارة الغرب ، وإنجازاتها بميدان حقوق الانسان ، وليس في فكر الاسلام ! . .

وفي هذا القول ، ولا شك ، حق كثير أريد به باطل أكشر . . الأمر الذي جعله ويجعله مصدرا لضباب كثيف يعمي رؤية الذين يبحثون عن الجواب الصحيح والشافي للسؤ ال الذي بدأنا به هذا التقديم : أين يلتمس المسلم المعاصر ذلك « السياج الفكري » الذي يستطيع بإقامته حماية الحقوق الانسانية ، التي تكفل له تحقيق جوهر إنسانيته ، وازدهار طاقاته وملكاته ، والنهوض بواقع أمته وحضارته في العصر الحديث ؟.

فلكشف الضباب الذي يعوق « الرؤ ية الصادقة » في هذا الميدان تأتي هذه الصفحات التي نتقدم بها إلى المفكرين والباحثين والقسراء . . عن حقيقة موقف الاسلام الحق من «حقوق الانسان » . . إنها « رحلة » فكرية في المنابع الجوهرية والنقية الأولى « للإسلام السياسي » . . تستهدف تسليح المسلم المعاصر بما يعنيه على النهوض بتبعات النهضة الحديثة ، عققا التواصل الحضاري . . وجسدًا لإرادة مولاه ، سبحانه وتعالى ، الذي خلقه ، وسواه ، وعدله . . وكرمه على سائر المخلوقات . . وهمي كشف لما تميز به وعدله . . وكرمه على سائر المخلوقات . . وهمي كشف لما تميز به

الاسلام وامتاز ، على المنظومسات الفسكرية الأخسرى ، في قضية «حقوق » الإنسان ، عندما ارتضع بها من مرتبة « الحقوق » إلى مستوى « الفرورات الواجبة » ، وهو كشف لخساصية إسسلامية لا نعتقد .. في حدود ما تعلم .. أن دراسة اخرى قد سبقت اليه على كثرة ما كتب في هذا الموضوع ! .

وليس الهدف من ورائه مجرد « التيه والاستعلاء » على أمسم وحضارات المنظومات الفكرية الأخرى ، بقدر ما نهدف من ورائمه إلى إنصاف الاسلام من أعدائه اللذين يوجهون إليه الطعنات المسمومة صباح مساء . . وإنصافه أيضا من بعض أبنائه اللذين يسيرون في « الركاب الفكري » لهؤ لاء الأعداء! . . ويظل الهدف الأول والأساسي ، من وراء هذه الدراسة :

- (۱) تسليح المسلم المعاصر بما يعينه على استخلاص «حقوقه الانسانية الواجبة » من كل الغاصبين الذين فرضوا ويفرضون عليه وعلى أوطانه الكثير والخطير من التحديات! . .
- (٢) ـ ووضع «لبنة » في البناء الفكري الذي يعين هذا الإنسان المسلم على تصور معالم مشروعه الحضاري المتميز ، الكافل نهضة أمته لتعيش عصرها وتصنع مستقبلها ، دون أن تفقيد هُويتها وتقطع تواصلها الحضاري مع إسلامها الحق ، وأسلافها العظام . . والله من وراء القصد . . به نستعين . . وإياه ندعوه أن ييسر الانتفاع بما في هذه الصفحات ، .

دکتور محمد عبارة

# ضرُورَات واجبة . وليسَت مجرّد حقوق

الشائع في الكتابات السياسية والقانونية ، وفي الدراسسات الاجتاعية ، أن عهد الإنسان بالوثائق والشرائع التي بلورت حقوقه الانسانية ، أو تحدثت عنها ، مقننة لها ، رمحددة لأبعادها ، قد بدأ بفكر الثورة الفرنسية الكبرى التي بدأت أحداثها ١٧٤٨ م . . فإبان هذه الثورة وضع « أمانول جوزيف سييس » [ ١٧٤٨ - ١٨٣٦م] وثيقة حقوق الإنسان ، تلك التي أقرتها « الجمعية التأسيسية » وأصدرتها ، « كأعلان تاريخي » ، ووثيقة سياسية واجتاعية ثورية ، في ٢٦ أغسطس ١٧٨٩م . . ولقد كانت المصادر الأساسية لفكر هذه الوثيقة هي : نظريات المفكر الفرنسي «جان جاك روسو الوثيقة » [ ١٧٧٨م . . ولقد كانت المحادر الأساسية لفكر هذه الوثيقة هي : نظريات المفكر الفرنسي «جان حاك روسو كنيه » وليوسنة ٢٩٠١م ، ذلك الذي كتبه « توماس جيفرسون » [ ١٧٧٨ م ] . . و « إعسلان حقسوق كتبه « توماس جيفرسون » [ ١٧٤٣ م ١٧٤٣ م ] . .

ولقد نصب هذه الوثيقة الفرنسية على حقوق الانسان « الطبيعية » ، مثل حقه في « الحرية » ، وحقه في « الأمن » ، وعلى « سيادة الشعب ، كمصدر للسلطات في المجتمع » ، وعلى « سيادة القانون كمظهر لإرادة الأمة » ، وعلى « المساواة بين جميع المواطنين » أمام الشرائع والقوانين . . . . الخ . . . . ولقد فعلت هذه الوثيقة فعل السحر في الحركات الثورية والإصلاحية ، سواء في أوربا أو خارجها ، منذ ذلك التاريخ . . حتى جاء دورتدويلها ، فدخلت مضامينها في ميثاق « عصبة الأمم » سنة ١٩٢٠ م . . ثم في ميثاق الأمم المتحدة سنة ١٩٤٥م . . ثم أفردت ، دوليا ، بوثيقة خاصة هي [ الإعلان العالمي لحقوق الإنسان ] ، الذي اقرته الأمم المتحدة هي المتحدة الأمم المتحدة التحديدة الأمر المتحدة الأمم المتحدة الأمر العالمي المتحدة المتحدة المتحدة المتحدة المتحدة المتحدة المتحدة الأمر المتحدة الأمر المتحدة المتحددة المتحددة المتحددة المتحددة المتحددة المتحدد المتحدد

### في ۱۰ ديسمبر ۱۹٤۸م . .

ذلك هو التاريخ الشائع لنشأة مواثيق حقوق الانسان . . وهـو تاريخ ، إذا تأملناه وجدناه : « التساريخ الأوربسي » لحقـوق الانسان !! . . فليس فيه قليل أو كثير عن « الفكر » أو « الشرائع » التي عرفتها حضارات قديمة وكشيرة ، غير اوربية ، عن حقـوق الانسان ! . .

ولقد شهدنا ، في العقود الأخيرة ، وكمظهر من مظاهر « الصحوة الاسلامية » وبحث أمتنا الاسلامية عن هُويتها الحضارية المتميزة وذاتيتها القومية الخاصة في تراثها الفكري والحضاري ، وفي فكريتها الاسلامية على وجه الخصوص . . شهدنا كتابات طيبة وجيدة تبرز حديث الاسلام وسبقه في التقنين « لحقوق » الإنسان . . وهو ميدان خصب وهام ، ما زال ينتظر الكثير من الجهود التي يمكن أن تسلح إنساننا العربي المسلم ضد الاستبداد والقهر والاستلاب ، من جهة ، وتثرى الفكر الانساني الخاص بهذه القضية المحورية ، من جهة أخرى ، وتنصف حضارتنا العربية الاسلامية وفكرنا الاسلامي وديننا الحنيف ، من جهة ثالثة . . إنه ميدان هام من ميادين البحث والاجتهاد . . ومن الضروري أن يتنافس فيه المتنافسون ! . .

\* \* \*

لكن . . . يبدو أن هذه الجهود الفكرية الاسلامية التي بذلت وتبذل في دراسة وبلورة « حقوق » الانسان في الإسلام ، رغم تحليها بفضيلة إبراز الذاتية الإسلامية المتميزة في هذا الميدان ـ وهذا ما نعتقده ونعتقد أهميته ـ نراها قد تبنت ذات المصطلح الذي وضعه الأوربيون لهذا المبحث . . مصطلح « الحقوق » . . على حين أنشا نجد الإسلام قد بلغ في الايمان بالانسان ، وفي تقديس « حقوقه » الى الحد الذي تجاوز بها مرتبة «الحقوق »، عندما اعتبرها « ضرورات »

ومن ثم ادخلها في إطسار «الواجبات» !!.. فالمأكل والملبس والمسكن .. والأمن .. والحرية في الفكر والاعتقاد والتعبير .. والعلم والتعليم .. والمساركة في صياغة النظام العام للمجتمع والمراقبة والحاسبة لأولياء الأمور .. والثورة لتغيير نظم الضعف أو الجور والفسق والفساد .. المخ .. كل هذه الأمور ، هي في نظر الاسلام ليست فقط «حقوقا» للإنسان من حقه أن يطلبها ويسعى في سبيلها ويتمسك بالحصول عليها ، ويحرم صده عن طلبها .. في أيضا !! ..

إنها ليست مجرد «حقوق»، من حق الفرد أو الجهاعة أن يتنازل عنها أو عن بعضها . . وإنما هي «ضرورات» ـ إنسانية ـ فردية كانت أو اجتاعية ـ ولا سبيل إلى «حياة» الانسان بدونها ، حياة تستحق معنى « الحياة» . . ومن ثم فإن الحفاظ عليها مجرد «حق» للإنسان بل هو « واجب» عليه أيضا! . . يأشم هو ذاته ـ فردا أو جماعة ـ إذا هو فرط فيه ، وذلك فضلا عن الإثم الذي يلحق كل من يحول بين الإنسان وبين تحقيق هذه « الضرورات»! . . إنها «ضرورات» لا بد من وجودها ومن تمتع الانسان بها ، وممارسته لها ، كي يتحقق له المعنى الحقيقي « للحياة » . . واذا كان العدوان على « الحياة » من صاحبها ـ بالانتحار ـ او من الآخرين ـ بالقتل حجريمة كاملة ومؤ ثمة ، فكذلك العدوان على أي من « الضرورات» اللازمة لتحقيق جوهر هذه « الحياة» . .

### \* \* \*

بل إن الاسلام ليبلخ في تقـديس هذه « الضرورات الانســانية الواجبة » الى الحد الذي يراها الأسـاس الذي يستحيل قيام « الدين » بدون توفرها للإنسان . . فعليها يتوقف « الإيمان » ومسن ثم « التدين » بالدين ! . .

● ففي شريعتنا: إن صحة الأبدان مقدمة على صحة الأديان . . لأن صحة الأبدان مناط للتكليف وموضوع للتدين والايمان . . ومن هنا كانت إباحة « الضرورات الانسانية » للمحظورات الدينية ! . .

● والألوهية الموحدة وعبودية الانسان لله ـ وهي جوهر الدين ومحور التدين ـ وأولى عقائد الاسلام والمدخل الى رحابه . . هذه العقيدة الدينية العظمى ، على أهميتها هذه ، نجد الاسلام قد اعتبرها الحق الذي استوجبه الله سبحانه على الانسان لقاء إنعامه عليه بضرورات الحياة ، المادية والمعنسوية . . فلقاء النعسم المادية ولقاء نعمة « الأمن » . . استحق الله سبحانه من الانسان أن يضرده بالألوهية والعبادة . . فالتدين إنما قام لقاء استمتاع الانسان بهذه الضروات الانسانية . . إنه شكر على النعسم الإلهية . . شكر على هذا الفيض الإلهي من هذه « الضرورات » . . فكأنما تمتع الإنسان بهذه وصدق الله العظيم إذ يقول [ لإيلاف قريش . إيلافهم رحلة الشتاء والصيف . فليعبدوا رب هذا البيت . المذي أطعمهم من جوع وأمنهم من خوف ] . (1)

● وصلاح أمر « السدين » موقسوف ومترتب على صلاح أمر « الدنيا » . . ويستحيل أن يصلح أمر « الدين » إلا إذا صلح أمر « الدنيا » ، أي إلا اذا تمتع الانسان بهذه « الضرورات » التي أوجبها الاسلام . . والامام الغزالي [ ٠٥٠ ـ ٥٠٥ / ١١١١ م] يعبر عن هذه الحقيقة الاسلامية عندما يقول : « إن نظام الدين لا

<sup>(</sup>١) قريش : ١ - ٤ .

يحصل إلا بنظام الدنيا . . فنظام الدين ، بالمعرفة والعبادة ، لا يتوصل إليهما إلا بصحة البدن ، وبقاء الحياة ، وسلامة قدر الحاجات من الكسوة والمسكن والأقوات والأمن . . فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهمات الضرورية . . وإلا فمس كان جميع أوقاته مستغرقا بحراسة نفسه من سيوف الظلمة وطلب قوته من وجوه الغلبة ، متى يتفرغ للعلم والعمل ، وهما وسيلتاه الى سعادة الآخرة ؟ فإذن : إن نظام السدنيا ، أعنى مقادير الحاجة شرط لنظام الدين . . »(۱)

إن افتقاد « الضرورات الانسانية يحرم الإنسان من مناط التكليف وإمكاناته ومن هناكان اتفاق الفقهاء على أن صلاة الجائع والحائف لا تجوز ، لأنها لا تصح ولا يمكن أن تستكمل حقيقة الصلاة . . . . هكذا أعلى الإسلام من قدر الإنسان ، حتى لقد بلغ بما جعلته الحضارات الأخرى « حقوقا » لهذا الإنسان ، مرتبة « الضرورات الانسانية \_ الواجبة » . . . ولم يقف بها \_ كها صنعت تلك الحضارات \_ عند مرتبة « الحقوق » ! . .



 <sup>(</sup>٢) الغزائي [ الاقتصاد في الاعتقاد ] ص ١٣٥ . طبعة صبيح ـ القاهرة ـ ضمن مجموعة بدون تاريخ . .

# صبكرؤرة المحربية

والحرية الإنسانية ـ بالمعنى الفردي والجهاعي والاجهاعي ـ في عرف الإسلام ـ واحدة من أهمم « الضروات » ـ وليس فقط « الحقوق » ـ اللازمة لتحقيق إنسانية الإنسان . . . بل إننا لا نغالي إذا قلنا : إن الإسلام يرى في « الحرية » الشيء الذي يحقق معنى « الحياة » للإنسان . . فيها حياته الحقيقية ، وبفقدها يموت ، حتى ولو عاش يأكل ويشرب ويسعى في الأرض كها هو حال الدواب والأنعام !!

والذين يتأملون اهتمام الإسلام بالتحرير التدريجي للأرقاء في المجتمع الذي ظهر فيه ، يدركون « الإنجاز الإحيائي » الذي صنعه هذا التحرير ، الذي كان مصرفا من مصارف الأموال العامة للدولة الإسلامية ، فضلا عن كونه قُربة الى الله ، وكفارة لذنوب من يذنب من المسلمين . .

لقد ظهر الاسلام في مجتمع تعددت فيه جنسيات الأرقاء ، زنجا وروما وفرسا . . الخ وأهم من ذلك تعددت فيه المصادر والروافد التي تمد « نهر الرقيق » بالمزيد والمزيد من الأرقاء والتي تجعل هذا النهر دائم الفيضان . . . فلما جاء الاسلام اتخذ من هذا « النظام العبودي » الموقف « الثوري - الممكن » ، الضامن إلغاء السرق ، ولكن بالتدريج . . . لقد وجد الحروب القبلية التي لا تنتهي مصدرا من مصادر الاسترقاق . . . والعارات القبلية والفردية مصدرا ثانيا . . والفقر المتفشي الذي يلجيء إلى الاستدانة مصدرا ثالثا ، عندما يعجز المدين عن سداد المال الذي استدان . وكان الربا ، الذي يقرضه المرابون اضعاقا مضاعفة ، في مجتمع فقير اختلت فيه الذي يقرضه المرابون اضعاقا مضاعفة ، في مجتمع فقير اختلت فيه

موازين العدل الاجتاعي اختلالا فاحشا ، كان هذا الربا باعثا على ازدياد حدة الفقسر السذي يفضي بالبعض الى السقسوط في « نهسر الرقيق » . . . . أما البؤس الذي كان عليه حال هؤ لاء الأرقاء فلقد كان شديدا وبشعا . . . .

جاء الاسلام فواجه هذا « الواقسع » بالإجسراء « النسوري سهلمكن » ، فأغلق كل المصادر والروافد التي تحد « نهر الرقيق » بالمزيد والجديد من الأرقاء . . ولم يبق منها سوى الحسرب المشروعة . . . بل وحتى أرقاء هذه الحرب وأسراها شرع لهم الفذاء سبيلا لحريتهم . . ثم ذهب فوسع المصاب التي تؤدي الى تجفيف « نهر الرقيق » بالعتق والتحرير . . . .

لقد رغب الاسلام المسلمين في عتق الأرقاء ، بأن جعله قُربة يتقربون بها إلى الله ، فمن أعتق رقيقا أعتق الله بكل عضو منه عضوا من أعضاء مُعيِّقه من عذاب النار!.. والعديد من الذنوب الصغيرة ،الكثيرة الوقوع ، كفارتها عتق رقبة من الاسترقاق!... والأرقاء ، الذين تسابقوا إلى اعتناق الاسلام ، قد جر ذلك عليهم العذاب الذي صبه عليهم السادة المشركون ، الأمر الذي جعل الاسلام يشرع لتحرير الرقيق تشريعا جعله مصرفا دائما من مصارف الصدقات وبيت المال العام .. [ إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله ، والله عليم حكيم ] (١٠ ... فهي وابن السبيل فريضة من الله ، والله عليم حكيم ] (١٠ ... فهي الكريم ... كما كانت اعانته « للغارمين » على سداد ديونهسم . وكذلك تكافله الاجتاعي السياج الوقائي الحامي لعامة الناس من الوقوع في هاوية الاسترقاق .

<sup>(</sup>١) التوبــة : ٦٠ .

بل لقد ذهب القرآن الكريم ليعلم المسلمين أن « البر الحقيقي » ليس في استقبال المشرق أو المغرب للدعاء والصلاة . . . ولكنه في أمور وأعمال أكثر من ذلك من بينها تحرير الأرقاء بشرائهم من مالكيهم واعتاقهم من الاسترقاق . . . [ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر : من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين ، وآتى المال على حبه ، ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب ، وأقام الصلاة وآتى الزكاة ، والموفون بعهدهم إذا عاهدوا ، والصابرين في الباساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون ]()

<sup>(</sup>٢) البقيرة: ١٧٧ . (٣) النساء : ٩٢ . (٤) المائسلة : ٨٩ . (٥) المجادلة : ٣ .

النجدين . فلا اقتحم العقبمة . ومما أدراك ما العقبمة . فك رقبة ](١) . . .

وبالاضافة الى الغاء أغلب روافد « نهـر الـرقيق » ، وتـوسيع مصابّه . . مضى الاسلام ، على درب الحرية والتحرير فجعسل احتفاظ المسلمين مالكي الأرقاء بأرقائهم عبشا اقتصاديا على هؤ لاء المالكين ، بعد أن كانت هذه الملكية مصدرا للثراء ا . . . فلقد شرع الاسلام للأرقاء حقوقا ، ورفع عن كاهلهم التكليف بما لا يطيقون ، حتى لقد أوشك أن يساويهم بسادتهم كل المساواة ، الأمر الذي جعل تحريرهم قُربسة إسلامية لا تمشل خسسارة مادية ذات بال . . فالرسول ، على يقول : « للمملوك طعامه وكسوته ، ولا تكلفونه من العمل ما لا يطيق «٧٠ . . بل لقد ذهب إلى حد التشريع لإلغاء كلمة « عبد » و « أمة » من مصطلحات الحياة الاجتاعية ، فقال ، عليه الصلاة والسلام: « لا يقل أحدكم : عبدي وأمتي ، وليقل فتاي وفتاتي «١٠٠١. كذلك جعل الاسلام من « المكاتبة » ، أي شراء الرقيق لحريته ، شراء مُنَجَّها ميسورا ، يعينه عليه مالكه . . ومن زواج المالك بفتاته ــ [ أي أمته ] ــ إذا هي أنجبت منه ، وصارت « أم ولد » . . جعل من ذلك ، وغيره ، مصابأ جديدة لتحرير الأرقاء ، ْ أكدت الانحياز « الشوري » للإسلام في السعي الى حرية اللهين أصابتهم لعنة الاسترقاق . .

بل إننا إذا تأملنا تشريع القرآن الكريم « تحرير رقيق » ككفارة عن « القتل الخطأ » ، أدركنا كيف تساوت « الحسرية » ، في هذا التشريع ، « بالحياة » ! . . يقول الله ، سبحانه وتعالى : [ ومن قتل

 <sup>(</sup>٦) البلد: ١٠ ـ ١٣ . (٧) رواه مسلم وابن حنبل ومالك في الموطأ . (٨) رواه البخاري
 ومسلم وابو داود وابن حنبل .

### \* \* \*

والقرآن الكريم عندما يتحدث عن جمَّاع غايات الرسالة النبوية ، في شئون الحياة الدنيا ، نلمح تركيزه على غايات :

أ... اشتغال الانسان بشئون أمته ومجتمعه العامة ، متمثلا في « الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر » . .

ب ـ وتنظيم علاقة الانسان بالأشياء ، ما هو جلال منها وما هو حرام . . .

جــ وتحرير هذا الانسان من القيود والأغلال . . . .

إنه يقول عن جمَّاع الرسالة . . رسالة محمدﷺ : [ الذين يتبعون الرسول النبي الأمي اللذي يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة والإنجيل ، يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ، ويحل لهم

<sup>(</sup>٩) النساء: ٩٢ . (١٠) الأنعام: ١٢٢ . (١١) النسفي: تفسير [ مدارك التنزيل وحقائق التأويل ] جـ ١ ص ١٨٩ . طبعة القاهرة سنة ١٣٤٤هـ .

الطيبات ، ويحرم عليهم الخباثث ، ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ](١٢) . . .

لقد بعث الله ، سبحانه وتعالى ، رسوله ، ﷺ ، هدى ورحمة ، وحدد أن هدف التبليغ هو أن يكون « بشيرا » للمؤمنين بالنعيم ، و « نـذيرا » للمشركين بالعـذاب . . ولـم يبعثـه الله « جبـارا » ولا « متسلطا » ولا « مصيطرا » ولا « وكيلا » . . [ يـأيها النبـي إنـا أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا ] (١٠٠) . . [ فـذكر إنما أنـت مذكر .

<sup>(</sup>١٢) الأعراف : ١٥٧ . (١٣) البقرة : ٢٥٣ . (١٤) هود : ٢٨ . (١٥) يونس : ٩٩ . (٢١) الأحزاب : ٤٥ .

لست عليهم بمصيطر ](١٠٠ . [ نحن اعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ](١٠٠ . . [ وكذب به قومك وهو الحق ، قل : لست عليكم بوكيل ](١٠٠ . . [ ولوشاء الله ما اشركوا ، وما جعلناك عليهم حفيظا ، وما أنت عليهم بوكيل ](٢٠٠ . . [ قل : يأيها الناس ، قد جاءكم الحق من ربكم ، فمن اهتدى فانما يهتدي لنفسه ، ومن ضل فانما يضل عليها وما أنا عليكم بوكيل ](٢٠٠ . . [ إنا انزلنا عليك الكتأب للناس بالحق فمن اهتدى فلنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها وما أنا عليكم بوكيل ](٢٠٠ . . [ إنا انزلنا عليك الكتأب للناس بالحق فمن اهتدى فلنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها وما انت عليهم بوكيل ](٢٠٠ . .

\* \* \*

وإذا كانت الحضارة الغربية قد ألفت \_ في فكرها المدني \_ « منهج الشك » ، منسذ فيلسوفها ديكارت «Descartes » [ ١٩٩١ \_ • ١٦٥٠ ] . . على حين ظل هذا المنهج منبوذا وعرما في لاهوت تلك الحضارة . . فلابد ان نتامل ونعي احتضان « الدين » الإسلامي ، فضلا عن « الحضارة » الإسلامية ، للشك المنهجي ، باعتباره الطريق المامون لتحصيل اليقين ، الذي هو « الايمان » . . . . إن القرآن الكريم لم ينح باللائمة على إبراهيم الخليل ، عليه السلام ، القرآن الكريم لم ينح باللائمة على إبراهيم الخليل ، عليه السلام ، عندما شك ، فسأل ، طلبا للاطمئنان . . . . [ وإذ قال ابراهيم : وابر أرني كيف تحيي الموتى ، قال : أو لم تؤ من ؟ قال : بل ، ولكن ليطمئن قلبي ، قال : فخذ أربعة من الطير فصرهن اليك ثم اجعل ليطمئن قلبي ، قال : فخذ أربعة من الطير فصرهن اليك ثم اجعل على كل جبل منهن جزءا ثم ادعهن يأتينك سعيا ، وأعلم أن الله عزيز حكيم ](٢٠) . . والرسول ، قلة ، لم ينهسر الصحابة الذين عزيز حكيم الوسوسة . في وجود الذات الإلهية ، الى الحد الذي شكوا \_ بسبب الوسوسة .. في وجود الذات الإلهية ، الى الحد الذي

<sup>(</sup>١٧) الغاشية : ٢١ ، ٢٢ . (١٨) ق : ٤٥ . (١٩) الأنعام : ٢٦ . (٢٠) الأنعام : ٢٠٧ . (٢١) يونس : ١٠٨ . (٢٢) الزمر: ٤١ . (٣٣) البقرة : ٢٦٠ .

تعذبت فيه ضما ثرهم من القلق الفكري ، حتى نفذ ذهبوا إلى النبي يسالونه ، مستعظمين التصريح بالألفاظ المعبرة عن القضية التي فيها يشكُّون . . . . لقد قالوا للنبيِّ ـ فيما رواه أبو هريرة ـ : « يما رسول الله ، إن أحدنا يحدّث نفسه بالشيء ما يحب أن يتكلم به وإن له ما على الأرض من شيء . . . وإنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به !!.» فكان جواب رسول الله ، رائد الحرية : التساؤ ل عن هذا الشك اللذي يعتريهم ، قال : « وقد وجدتموه ؟ » . . قالوا: نعم . . فقسال: « ذاك صريح الايمان . . . ذاك محض الإيمان »(٢٤) . . ولذلك . . وبسبب من مكان هذا النهج في فكر الأسلام . . فلقد كان الجاحظ [ ١٦٣ - ٢٥٥ هـ / ٧٨٠ - ٢٦٩م ] الابن البار للإسلام الدين ، بقدر ما كان الابن البار للحضارة الإسلامية ، عندما انطلق من هذا الميراث الديني ليتحدث عن الشك المنهجي كالسبيل الأوحد لتحصيل اليقين .. بالنسبة للعلماء .. حتى لقد رأى هذا الشبك علما لابد من السعسي الى تعلمه والبراعة فيه إ . . . . . . يقول الجاحظ لتلميذه وقارئه : « . . . . فاعرف مواضع الشك ، وحالاتها الموجبة له ، لتعرف بها مواضع اليقين ، والحالات الموجبة له ، وتعلُّم الشك في المشكوك فيه تعلما ، فلمو لم يكن في ذلك الا تعرّف التوقف ، ثم التثبت ، لقد كان ذلك مما يحتاج إليه . . فإنه لم يكن يقين قط حتى كان قبله شك ، ولم ينتقل أحد عن اعتقاد إلى اعتقاد غيره حتى يكون بينهما حال شك . . . وعندما قال ابن الجهم للمكي:

.. أنا لا أكاد أشك ! . .

ـ قال المكي : وأنا لا أكاد أوقن ! . .

<sup>(</sup>۲٤) حدیثان ، روی احدهها مسلم ، وروی الثانی احمد بن حنبل .

ففخر عليه المكي بالشك في مواضع الشك كما فخر عليه ابن الجهم باليقين في مواضع اليقين . . . »(٥٠) !

وبعد الجاحظ . . . رأينا الذين يعرضون للحديث عن « الواجب الأول » في التكليف الله المفروضة على الانسان ، وجدناهم يختلفون . . فالبعض م ومنهم الإمام أبو على الجبائي [ ٣٠٠ - ٢٣٥ ] ميرى أن الواجب الأول على الإنسان هو « النظر » مها يعنيه ويستلزمه من حرية - لأن « النظر » هو السبيل إلى اليقين . . . على حين يرى البعض الآخر - ومنهم الإمام أبو هاشم المبائي [ ٧٤٧ - ٣٢١ه / ٨٦١ م ٢٢٠ ] من الواجب الأول على الإنسان هو : « الشك » لأنه هو السبيل إلى « النظر » والطريق الى اليقين المناز » والطريق الى اليقين المناز » والطريق الى اليقين المناز » والطريق الى المنظر » والطريق الى اليقين المناز » والطريق الى المنظر » والطريق المناز » المنظر » والطريق المناز » والمناز » المنظر » والطريق المناز » المنظر » والمناز » المنظر » والمنز » المنظر » والمنز » المنظر » والمنز » والمنز

وإذا كان فكر الجاحظ والجبائيين هو النموذج لهذه القضية في فكر المعتزلة ، فرسان العقلانية الإسلامية ، فان هذا الفكر لم يكن خاصية انفرد بها اثمة الاعتزال . . فنهيج الامام الغزالي [ ٠٥٠ - ٥٠٥هـ/ ١٠٥٨ ـ ١٠١١٠م] في « الشك المنهجي » ، بل وتجربته الذاتية التي جسدت ـ بمسيرته الفكرية ـ هذا النهج ، وهي تلك التي سجلها في كتابه [ المنقد من الضلال ] كان ذلك نموذجا على مكانة هذا النهج في فكر إمام من أبرز أثمة الأشعرية . . ودليلا على أن هذا النهج المنحاز الى حرية الفكر والتفكير انما هو خاصية اسلامية ، رسخ في الاسلام الدين ، ثم ترك بصهاته في الفكر الحضاري الذي

 <sup>(</sup>٢٥) الجاحظ ( كتاب الحيوان ] جـ ٦ ص ٣٥ ، ٣٦ . تحقيق : الاستاذ عبدالسلام هارون .
 طبعة القاهرة .

<sup>(</sup>٢٦) د . علي فهمي خشيم [ الجبائيان : أبو علي وأبو هاشسم ] ص٣٣٣ . طبعة طرابلس -ليبيا ـ سنة ١٩٦٨م .

ابدعه اثمة الاسلام ، من مختلف الفرق والتيارات ، باستثناء « السلفيين ـ النصوصيين » . . . .

وإذا كانت الأدلة على هذه الحقيقة أكثر من أن تحصى وترصد في هذا المقام . . . فيكفي أن نشير ، هنا ، الى بعض الحقائق التي يمكن استخلاصها من القرآن الكريم . . .

● إن الآيات القرآنية التي تتحدث باللفظ الصريح عن « النظر » ، وتفترضه ، وتحث عليه ، تزيد على الخمسين . . . وهي تستخدم فعل الأمر لتؤكد أن هذا « النظر » هو فريضة إلهية فرضها الله ، سبحانه وتعالى ، على الإنسان . . . [ فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ] (٢٧) . . [ قل انظروا ماذا في السموات والأرض ] (٢٠) . . [ قل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق ] (٢٠) . . [ فانظر إلى آثار رحمة الله كيف يحيي الأرض بعد موتها ] (٢٠) . . الخ

● والآيات القرآنية التي تحدثت عن « التدبر » ... بعنى التأمل والتفكر ... تطلب ذلك من الناس وتستدعيه وتحث عليه ، ولا تقف عند مجرد إباحته ... كما هو الحال مع « الحقوق » . . وأكثر من ذلك فان آيات « التدبر » هذه توجب على الناس التدبس في « القسرآن الكريم » . . . أي أن « التدبر » مطلوب في « النص والنقل » الموحي به من السياء ، وليس مطلوبا فقط في « كتاب الطبيعة والكون » . . . ففر يضة إلهية على الإنسان أن يحاكم « النقل » الى « العقل » ، لأنه هو الحاكم ، وهو مناط التكليف في أصور المدين وششون المدنيا على السواء ! . . [ أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا السواء ! . . [ أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا

<sup>(</sup>۲۷) آل عمران: ۱۳۷ . (۲۸) يونس : ۱۰۱ . (۲۹) العنكبوت : ۲۰ . (۳۰) الروم : ۰۰ .

فيه اختلافا كثيرا ](٢٠) . . [ أفلا يتدبرون القرآن ، أم على قلوب أقفالها ](٢٠) ؟! . . [ أفلم يدبروا القول ، أم جاءهم ما لم يأت آباءهم الأولين (٢٠) . . [ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولوا الالباب ] . . (٢٠)

 وإذا كان القرآن الكريم قد تحدث عن « الحكمة » في تسع عشرة آية من آياته . . وعن « العقبل » في تسبع وأربعين آية . . وعن « اللب » \_ أي العقل \_ باعتباره « جوهر الانسان وحقيقته » \_ في ست عشرة آية . وعن هذا العقل ، بلفظ « النُّهي » ، في آيتين . . فإنه قد تحدث عن « التفكر » كفريضة واجبة افترضها الله ، سبحانـــه وتعالى ، على الانسان ! . . . [كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون ](٣٠) . . [ أولـم يتفكروا في أنفسهــم ، ما خلــق الله السموات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مسمى ، وإن كثيرا من الناس بلقاء ربهم لكافرون ] ٢٠٠٠ [ ان في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الالباب. اللهين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنسا عذاب النار] (٣٧) . . [ فاقصص القصص لعلهم بتفكرون ](٣٨) . . [كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرون ] ٢٠١٠ . . [ وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس مانزل اليهم ولعلهم يتفكرون ] (١٠). [ وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون أنه . . فالتفكر « فريضة » وليس

<sup>(</sup>٣١) النساء : ٨٢ . (٣٢) محمد : ٢٤ . (٣٣) المؤمنون : ٨٦ . (٣٤) ص : ٢٩ .

<sup>(</sup>٣٥) البقرة : ٢١٩ . (٣٦) الروم : ٨ . (٣٧) آل عمران : ١٩٠ ، ١٩١ .

<sup>(</sup>٣٨) الأعبراف: ١٧٦ . (٣٩) يونس: ١٤٠ . (٤٠) النحل: ٤٤ . (٤١) الحشر: ٢١ .

مجرد « حق » من الحقوق ! . .

والمطلوب من المسلم ، في شئون « الدين » - فضلا عن « الدنيا » - ليس مجرد « التلقي » ، وإنما « الفقه » الذي يصل بالعقل إلى الأعهاق ، متجاوزا ظواهر النصوص والبادي من المأثورات ، فهذا « الفقه والتفقه » - بالنسبة لأهله - فريضة عينية متعينة ، وبالنسبة للأمة : فريضة اجتاعية كفائية ، فرضها الله سبحانه على أمة الاسلام . . [ وماكان المؤمنون لينفر واكافة ، فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا اليهم لعلهم على ون . . (12)

ذلك هو « واجب » المؤ منين ، وتلك واحدة من « صفاتهم » التي يتميزون بها ويمتازون ولمذلك تخلفت هذه الصفة .. « الفقه والتفقه » .. عن أهل الجاهلية الأولى . . [ حتى إذا بلغ بين السدين وجد من دونها قوما لا يكادون يفقهون قولا ] (٢٠٠٠ ! . . . وتخلفت عن المنافقين . . [ ولكن المنافقين لا يفقهون ] (١٠٠٠ . . . وجميع هؤلاء الذين لا يفقهون مأواهم جهنه وبئس المصير ! . . [ ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا من الجن والانس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم اعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالانعام بل هم اضل ، أولئك هم الغافلون ] (٥٠٠ . .

فالنهوض بحقوق فرائض « التفكر »و «التدبر » و « النظر » و « التعقل » و « التفقه » هو الخاصية الانسانية ، اللائقة بالانسان المؤمن ، وبغيرها لافلاح له في الدنيا ، ولا نجاة له من النار في الاخرة . . بل ولا مكان له في « الدائرة الانسانية » ، لأنه بنكوصه عن النهوض بهذه الفريضة و « الضرورة ـ الواجبة » إنما ينتقل إلى دائرة من هم أضل من الانعام . . . . .

<sup>(</sup>٤٧) التوبسة : ١٧٢ . (٤٣) الكهف : ٩٣ . (٤٤) المنافقون : ٧ . (٤٥) الأعراف : ١٧٩

ذلك هو مبلخ « الحسرية » ومكانتها في الاسلام ! . . . . إنها « ضرورة إنسانية ـ واجبة » . . . وفريضة إلهية ، بغيرها لن تتحقق « حياة » الإنسان كإنسان . . . فهمي « واجبة » لتحقيق وصيانة « الحياة » ، التي هي واجبة ، بل ومقدسة إذا ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب أيضا ـ كما استقر عليه الرأي عند مفكري الاسلام ـ ! . .

وإذا ما علمنا أن معنى كون الحرية «ضرورة»، بنظر الإسلام، ليس بمعنى انها «حتمية بجبرية»، لا فكاك للإنسان معها من أن يكون حرا، كيا هو مفهومها عند «المجبرة أنصار الحتمية» في بعض المدارس الفلسفية غير الاسلامية . . وانما معنى «الضرورة» هنا آت من انها فريضة إلهية ، وتكليف واجب على الإنسان ، يستلزم حريته واختياره ، لا يلغيهها «بالجبر» و «الحتمية» . . . واذا علمنا ذلك زاد تألق إنسانية الإنسان الحر المختار المريد بهدا المضمون ذلك زاد تألق إنسانية الإنسان الحر المختار المريد بهدا المضمون الأسلامي للحرية ، زيادة عظمى ، إذا هو مارسها ، ونهض بأداء التكليف الالحي له بأن يكون حرا ، بأن «مارس» حريته ، وحولها من مجال «الفكر النظري» الى عالم «المهارسة والتطبيق» .



# ضرورة الشوري

في الحضارة الغربية ، ورث ابناؤها عن أسلافهم اليونان ، تراثا واضحا وغنيا في « الديمقراطية » . . ولقد أغنسوا هذا التسرات وطوروه ، وأضافوا اليه الجديد ، وخاصة في ميدان « النظم » التي تقترب « بفلسفة » الديمقسراطية و « غاياتها » من « المهارسة والتطبيق » . .

ولقد غدا الخروج على فلسفة الديمقراطية وتطبيقاتها موضع الإدانة والانكار والاستنكار في تلك الحضارة ، سواء أكان هذا الخروج في ميدان الفكر أو في مجال المهارسة والتطبيق . . . الأمر الذي جعل « الديمقراطية » قسمة من قسهات الحضارة الغربية ، على اختلاف تياراتها . . فلليبراليين مفهومهم وتطبيقهم للديمقراطية الليبرالية . . وللاشتراكيين مفهومهم وتطبيقهم لديمقراطية الحزب الديمقراطية . . وللشيوعيين مفهومهم وتطبيقهم لديمقراطية الحزب الواحد والطبقة القائدة : البروليتاريا فالخلافات والتنويعات يحكمها إطار . . وهذا الاطار هو مصدر « المشروعية » للفكر والتطبيق » . . فإذا عن حضارتنا العسربية الاسلامية ؟! . .

لقد كاد الاجماع يتعقسد على أن « الشسورى » هي الفلسفة الاسلامية للحكم في الدولة الاسلامية وللمجتمع الاسلامي . . وللأسرة المسلمة . . أي « للسلطة الاسلامية » ، أيا كان ميدان هذه «السلطة » دولة ، أو مجتمعا أو أسرة . . لكن الاجماع يكاد يتعقد أيضا ، على أنه بمقدار الحظ الوافر والغني لمنابعنا الفكرية ولأصول

مواريثنا الحضارية في هذه « الشورى » كان الفقر والجدب الذي أصاب « تاريخنا » و « تطبيقاتنا » في هذا الميدان ! . . ففي المنابع الفكرية .. كها سنسرى .. نجد « الشبورى » هي الفلسفة المقدسة للحكم والسلوك اجتاعيا كان أو أسريا بل وفرديا . . و في التاريخ نجد الفردية والاستبداد يحرمان الواقع التاريخي والانسان الذي عاشه ، من ثمرات هذه الفلسفة المقدسة .. بل ويصيبان الفكر الذي عبر عن هذا « الواقع التاريخي » بالفقر الشديد اذا ما كان البحث في فلسفة الحكم وضوابط السلطة والسلطان ! . .

صحيح أن « الفردية والاستبداد » قد عرفها تاريخ الانسانية كلها ، وعلى اختلاف المواطن والقوميات والحضارات ، لعنة اكتوت بنارها كل الشعوب . . لكنها ، في ظروف أمتنا العربية الاسلامية تبرز عوراتها أكثر ، ويغدو شذوذها أقبح لأن الشورى في تراث هذه الأمة فلسفة دينية مقدسة ، وليست مجرد ميراث فكري - كها هو حال الغرب . عن « جاهلية اليونان » الوثنيين . .

ولهمذه القضية أهميتها . . لا في نقسد المهارسات التاريخية وحسب ، بل وفي التفكير للحاضر والمستقبل، فإذا كان هذا هو مقام « الشورى » وطبيعتها في منابعنا الفكرية ، فإن هذا المقام يجب أن يعلو أكثر فأكثر في فكرنا المعاصر ، الذي يجب أن يوضع في المهارسة والتطبيق . . . وهنا يكون التطبيق الخلاق للمنهج العلمي في استلهام التراث والإفادة منه في مواجهة التحديات ، منهج العبودة للمنابع النقية تستلهم خير ما فيها . . وتطوير هذا الخير وتحديثه كي يلائم مستحدثات الأمور والجديد الذي طرحته وتطرحه الحياة ، يلائم مستحدثات الأمور والجديد الذي طرحته وتطرحه الحياة ، النجاوز .. بعد الاستيعاب والنقد ـ لانحرافات التاريخ عن هذا النهج الذي استقر كثوابت ، في منابع الأسلاف العظام ! . .

إننا ، فيما يتعلق بالشورى ، أمام أكثر من « موروث » . .

فلدينا ذلك الميراث الغني .. الذي سنعرض لطرف منه .. والسذي جعل الشورى: « الفلسفة المقدسة » للحكم والحياة والسلوك . . وهو ميراث قد عرف طريقه إلى التطبيق في الفترات الزاهرة من تاريخنا . .

• ولدينا ذلك « الميراث التاريخي » الذي استبدل الفردية والاستبداد بالشورى . . فسادت فيه مقسولات « الشرعية لمن غلسب » ! . . و « الإمامة في السياسة والصلاة - لمن تغلب » . . و « ما على الرعية إلا أن تشكر الحاكم إذا عدل ، وتصبر عليه إن هو جار وظلم » ! (١)

لدينا المنابع الفكرية ، الغنية بالحديث عن الشورى ، كمنهج للسلوك وفلسفة في الحكم . . ولدينا الفكر التاريخي الشديد الفقر في الاهتام بأمر هذه الشورى . . حتى لقد وجدنا « ابن منظور » [ ٩٣٠ - ٧١١ هـ/ ١٣٣٢ م] صاحب موسوعة [ لسان العرب ] يعكس مناخ عصره ، عصر الماليك ، فيفرد لمادة الشورى « شور » - في موسوعته هذه مائتي سطر واثنين وثلاثين سطرا ، لا تظفر منهم الشورى - كمنهج للسلوك ، ولا نقول الحكم - بأكثر من أسطر ثلاثة ! . . (١)

فإذا كنا جادين حقما في البحث عن « هموية » الأمة وذاتيتهما الحضارية المتميزة . . وإذا كنا جادين حقا في تحرير إنساننا المعاصر من القيود التي تشل فعالياته وتعجزه عن مواجهة التحديات الفتاكة

 <sup>(</sup>١) هذه الأراء ـ التي جاءت ثمرة لواقع تاريخي استثنائي ـ منسوبة الى أثمة وففهاء مثل أحمد بن
 حنبل ، وابن تيمية والغزالي ، وابن جماعة . . انظر كتابنا [ الاسلام والثورة ] ص ٢٣٤ ٢٣٨ طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م .

<sup>(</sup>۲) انظر طبعة دار المعارف . مادة و شور » .

المفروضة على حاضره ومستقبله . . فعلينا أن نتجاوز « بسؤس التاريخ » .. بعد استيعابه ونقده .. لنستلهم المنابع النقية والغنية فنطورها وتجددها ، وتجعل منها الإطار الذي تبدع فيه ، والفلسفة التي تهتدى بها مؤسساتنا المعاصرة ، والمقاصد والمثل والغايات التي تناضل من أجل وضعها في المهارسة والتطبيق . . وبهذا المنهج ، ولهذه الغاية . . نبحث عن الشورى في موروثنا الاسلامي . .

## في القرآن الكريم:

لم يقف الاسلام من « الشورى » عند حد اعتبارها « حقا » من حقوق الإنسان . . وإنما ذهب فيها .. كما هي عادته مع ما اعتبر في الحضارات الأخرى مجرد « حقوق » .. ذهب فيها الى الحمد اللي جعلها « فريضة شرعية واجبة » على كافة الأمة ، حكاما ومحكومين ، في الدولة وفي المجتمع ، وفي الأسرة وفي كل مناحى السلوك الانساني .

● فهو يتحدث عنها كفريضة واجبة على رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، في شئون الحكم والسياسة والعمران الدنيوي ، لأنه في هذا الميدان كان مجتهدا غير معصوم - فيا بالنا بالحاكم اذا لم يكن نبيا ولا رسولا يستدركه الوحي بالترشيد إذا هو اجتهد فلم يصب مواطن الحق والصواب . يتحدث القرآن الكريم عن الشورى كفريضة شرعية واجبة ، حتى على الرسول فيقول الله سبحانه ، مخاطبا رسوله : [ فيها رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر ، لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر ، فإذا عزمت فتوكل على الله ، إن الله يحب المتوكلين ](٣) وهذا الحسم والوضوح اللذين تألقت بهما الشورى - كفريضة شرعية واجبة - في والوضوح اللذين تألقت بهما الشورى - كفريضة شرعية واجبة - في

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٥٩ .

قرآننا الكريم ، ووحي الله لرسوله ، وفي كتاب العرب الأول . . قد وعاه جيدا أسلافنا العظام ، الذين كتبوا في تفسير هذه الآية يقولون : « إن الشورى من قواعد الشريعة وعزائم الأحكام . ومن لا يستشير أهل العلم والدين فعزله واجب . . وهذا مما لا خلاف فيه . . » ! (1)

لكن مظالم التفرد والفردية والاستبداد التي جنحت بعيدا عن هده الفلسفة للحكم ، قد أثمرت عصورها المظلمة وتطبيقاتها الظالمة فكرا هزيلا ، حاول أصحابه تزوير نسبه إلى الاسلام ، ليضفوا عليه شرعية المدين ومشروعيته . . فزعموا أن الشورى غير ملزمة للحاكم . . فعليه أن يستشير ، ثم بعد ذلك يمضي ما رآه ، حتى لو خالف الأمة جمعاء ! . . ولقد تجاهل هذا النفر من فقهاء الملوك والأمراء والسلاطين ما عناه ويعنيه قول الرسول ، صلى الله عليه وسلم: «إن أمتي لا تجتمع على ضلالة». (٥) ما يعنيه هذا الحديث من هدرات المشورة وإمكانات الاجتهادها ويتمثل في الصفوة الجامعة لقدرات المشورة وإمكانات الاجتهاد . . فرأيناهم يرجحون كفة « الفرد الحاكم » على كفة « المشيرين » ! . .

ولقد حاول هذا النفر من فقهاء السلاطين تزوير نسب هذا الفكر الشائه الى الاسلام . . فقالوا إن هذا هو ما يعنيه قول الله سبحانه في هذه الآية : [ فإذا عزمت فتوكل على الله ] . . فإذا استشار الحاكم كان قد أدى ما عليه . . وله بعد ذلك أن يعزم، أي يقرر ما يشاء . . ونسوا أن هذا « العسزم » \_ القسرار \_ هو \_ في سياق الآية \_ ثمسرة الشورى . . فالشورى إذا جردت من ثمرتها ، وهو القرار \_ العزم \_

<sup>(</sup>٤) القرطبي [ الجامع لأحكام القرآن ] جـ ٤ ص ٧٤٩ . طبعة دار الكتب المصرية .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجمة .

كانت عقيماً . . بل كانت « مسرحية عبثية » يجب أن يتنزه عنها الفكر الذي يعرض لآيات الله ، سبحانه بالنظر والتفسير . .

ونحن نقرأ في [ صحيح البخاري ] هذا التفسير الـدقيق لهـذه الآية . . نقسراً فيه أن المراد هو تحديد « أن المشاورة قبسل العسزم والتبين » . . أي أنها هي المقدمات التي تفضى إلى القرار وتحدد طبيعة هذا «العزم والتبين». والمثل الذي ضربه البخاري لهذه القضية ـ وهو « سبب النزول » في هذه الآية ، أي ملابسات الوحي ومذكرة تفسيره ـ هو أن الرسول صلى الله عليه وسلم ، قد استشار أصحابه في مكان لقاء المشركين « يوم أحد » . . وكان رأى الرسول ـ مع قلة من الصحابة .. البقاء في المدينة ، والاستفادة بموقعها وتحصيناتها في قتال المشركين الغزاة . . لكن الأغلبية رأت الخروج لملاقاة الأعداء عنمد « أحد » فنزل الرسول على رأي الأغلبية ، والْهمتة رحمة الله أن يلين لهذه الأغلبية كي لا يكون فظا غليظا ينفرد برأيه ويستبد به ، فيفضى ذلك إلى انفضاضهم من حوله . . فاتخذ قرار الخروج ، كثمرة لمشورة الأغلبية ، ودخل منزله فلبس « لامته » ـ عدة الحرب والقتال ــ وخرج مع أصحابه وقد استعدوا ونفروا جميعا للخروج . . لكن نفرا من اللينَ اشاروا على الرسول بالخروج ، ظنوا أن مشورتهم بخلاف ما كان يرى الرسول ربما تكون قد ساءته ، فعرضوا عليه التراجع والبقاء بالمدينة . . فرفض صلى الله عليه وسلم التراجع في القــرار اللذي جاء ثمرة للمشورة ، واللذي كان قد وضع في التطبيق بالاستعداد للقتال والتحرك بالخروج للقاء المشركين . . ذلك هو سياق الآية . . وهذا هو معنى العزم ، الذي يقول فيه البخارى : « لقد شاور النبي اصحابه يوم أحد في المقام والخروج فلما لبس لامته وعزم . . بعد المشاورة التي سبقت العزم والتبين . . قالوا له : أقم ، فلم يمل إليهم بعد العزم ، وقال : لا ينبغي لنبي لبس لامته فيضعها حتى يحكم الله » ! . .

لكن نفرا من علماء السوء ـ غفر الله لهم ـ قد ذهبوا يلوون عنق الحقيقة القرآنية ، فجعلوا من الشوري « مسرحية عبثية » يقيمها الحاكم الفرد استكمالا « لشكل إسلامي » يخضع به قلوب العامة ، ويستأنس به قواهم ، ثم يمضي فيا قرر لنفسـة دون اعتبـار لثمـرة الشوري والمشيرين أ . . . وذلك هو الفارق الجوهري والكيفي بين « منابع تراثنا » وبين « صورته التاريخية الشوهاء » أ . . ثم . . إن هذه الشوري ، التي جعلها القرآن « فريضة واجبة » كُفلسفة للحكم وسياسة الرعية وتنظيم علاقات الحاكم بالمحكوم . . نراه قد جعلها فلسفة سياسة ذلك المجتمع المصغر ، الذي يمثل اللبنة الأولى في بناء الأمة والرعية . . مجتمع « آلاسرة » ، . . فالشورى هي سبيل سياسة الأسرة ، في شريعة الآسلام . . فالتراضي في الأسرة والوفاق لا بد أن يكون مؤسسا على التشاور ، كما أن رضا السرعية ، في الدولة ، لا بد ان يكون رضاء واعيا ، أي مؤسسا على التشاور وليس على الاستسلام والإذعان . . . يقول الله سبحانه ، في معرض التشريع لمشكلات الأسرة ، والسبيل إلى التراضي بسين الأطراف حولها : [ والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ، وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف لا تكلف نفس إلا وسعها ، لا تضار والدة بولدها ولا مولود له بولده ، وعلى الوارث مثل ذلك ، فإن أرادا فصالاً عن تراض منهيا وتشاور فلا جناح عليهما، وأن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف ، واتقوا الله واعلموا أن الله تجسا تعملون بصير ](١)

<sup>(</sup>٦) البقرة : ٢٣٣ .

وإذا كان القرآن الكريم قد جعل للشورى هذا العموم في المجتمع المؤمن . . فهي فلسفة سياسة الأسرة الصغيرة . . وفلسفة سياسة الرعية والدولة . . فلا غرابة أن رأيناه قد جعل منها واحدة من الصفات التي يتميز بها المؤمنون ! . . [ فها أوتيتم من شيء فمتاع الحياة الدنيا وما عند الله خير وأبقى للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون . والذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش وإذا ما غضبوا هم يغفرون . والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون . والذين اذا أصابهم البغي هم ينتصرون ] (١٠) . فهذه الآيات ، وهي تعدد صفات المؤمنين تجعل من بين هذه الصفات أن يكون [ أمرهم شورى بينهم ] وليس حكرا لفرد أو فئة تستبد به وتنفرد من دون الناس ! . .

\* \* \*

وإذا كان هذا هو صريح المعنى القرآني في المواطن التي ورد فيها مصطلح « الشورى » يلفظه ، في آيات الذكر الحكيم . . فإن هناك معنى جليلا ، ؛ ذا دلالة ، نلتقي به في كتاب الله ، يزكى هذا المعنى الذي ينحوا إليه القرآن الكريم . . معنى : وجوب أن تكون سياسة الأمة الإسلامية شورى ، وحكمها شورى وكل أمرها شورى . فالقرآن الكريم قد تحدث عن [ أولى الأمر] في موطنين اثنين في سورة النساء . . طلب في أحدهما من الرعية طاعتهم ، بعد طاعة الله ، وطاعة الرسول . . وشرع في الثاني لضرورة الرجوع إليهم ، كجهة اختصاص ، في حسم الأمور ، وتقرير أيها هو مصدر الأمن ؟ كجهة اختصاص ، في حسم الأمور ، وتقرير أيها هو مصدر الأمن ؟ وأيها هو مصدر المعنى الرعية الأولى ، مخاطبا الرعية : وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم ] (٨) . . وقال في

<sup>(</sup>V) الشورى: ٣٦ - ٣٩ . (A) النساء: ٥٩ .

الثانية ، ناعيا على البعض سلوكهم غير الرشيد ، عندما يسارعون في اللغظ وتناول الأمور دون علم ، بدلا من ردها إلى أهل المذكر من [ أولي الأمر ] : [ وإذا جاءهم أمر من الأمن أو الخوف أذاعوا به ولو ردوه إلى الرسول والى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ، ولولا فضل الله عليكم ورجمته لاتبعتم الشيطان إلا قليلا ](١)

والملحظان اللذان نلفت اليهما الفكر والنظر في هاتين الآيتين الكريمتين هما :

الأول: أن القرآن لم يتحدث عن « ولي الأمر » بصيغة المفرد ، و إنما تحدث عن « أو لي الأمسر » ، بصيغة الجميع . . وفي ذلك تزكية للجهاعية وللقيادة الشورية ، وعدول عن سبيل التفرد والانفراد بأمر المسلمين ! . .

والثاني: أن القرآن قد اشترط لطاعة [أوني الأمر]، ولاختصاصهم بما اختصهم به، أن يكونوا من الأمة .. بمعنى أن يكونوا موضع اختيارها ومصدرا لثقتها، وأهلا لقيادة حياتها .. وفي هذه الدلالات القرآنية تأكيد عي وجوب: اشتراك الرعية ، بالشورى في اختيار [أولي الأمر] وإلا لما جاز وصفهم بأنهم من هذه الرعية .. فليس منا من هو مفر وض علينا بالغلبة والقهر والاستبداد .. وتأكيد على وجوب أن تكون سياسة البرعية ، من قبل حكامها ، بالشورى ، لأن وجود مقاليد الأمور بيد الجهاعة لا يستقيم بغير اعتاد الشسورى سبيلا لانضاح رأي هذه الجهاعة [أولي الأمار] .. وصوفها الى مرحلة القرار الصالح للتنفيذ! . .

ذلك هو مكان « الشورى » الاسلامية ، في القرآن الكريم : فريضة شرعية واجبة ، شرعها الله سبحانه لتكون فلسفة السياسة

<sup>(</sup>٩) النساء: ٨٣.

الاسلامية ، سواء أكان الأمر في نطاق الأسرة ، أو المجتمع أو الدولة التي تسوس الرعية بشريعة الإسلام . . فريضة شرعية واجبة ، وليست مجرد « حق » من « حقوق الإنسان » ! . .

\* \* \*

بل لقد ذهب القرآن الكريم ، في سبيل التزكية لهذا السبيل في الفكر والسياسة \_ سبيل الشورى \_ الى أن ضرب لنا الأمثال على أن هذا السبيل قديم قد اهتدت اليه \_ إن بالفطرة السليمة أو باستلهام رسالات سماوية سابقة \_ أمم وشعوب فبلغت به الارتقاء في أساليب التفكير وصنع القرار . . ففي مصر القديمة سلك [ الملأ من قوم فرعون ] سبيل التشاور والائتار وهم يبحثون الموقف من موسى ، عليه السلام ، ومن المعجزة التي ادهشهم بها . . [ قال الملأ من قوم فرعون : إن هذا لساحر عليم . يريد أن يخرجكم من أرضكم فهاذا فرعون ؟ . قالوا أرجه وأخاه وأرسل في المدائن حاشرين ، يأتوك بكل ساحر عليم ] . . (١٠) ولقد واعدوا موسى على اللقاء في يوم عيدهم \_ يوم الزينة \_ ليتم التحدي على مشهد من الناس . . [ فجمع السحرة لميقات يوم معلوم . وقيل للناس هل انتم مجتمعون . لعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الغالبين ] (١٠)

كذلك كان هذا هو نهج الحكم والسياسة والسبيل الى صنع القرار في مملكة سبأكيا حكى القرآن الكريم ، على عهد ملكتها بلقيس . . [قالت يأيها الملا إني القي إلى كتاب كريم . إنه من سليان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم . ألا تعلو على وأتوني مسلمين . قالت يأيها الملا أفتوني في أمري ما كنت قاطعة امراحتي تشهدون . [(١٢)

<sup>(</sup>١٠) الأعراف : ١١٠ - ١١٢ . (١١) الشعراء : ٣٨ - ٤٠ . (١٢) النمل : ٢٩ - ٣٢ .

هكذا تحدث القرآن الكريم عن « الشورى » . . . فهى فريضة شرعية واجبة لسياسة المجتمع والدولة . . . ولابد لها من الجهاعة والجهاعية ، دون الفردية والاستبداد بصنع القرار . . . وهي إسلامية بمقدار هذا المقام الجديد الذي وضعها فيه الاسلام : مقام الفريضة الواجبة ، الذي فاق ويفوق مقام « الحتق » الذي يجوز لصاحبه التنازل عنه . . . وإلا فإنها ميراث إنساني وتراث للإنسانية الراشدة منذ أن عرفت الإنسانية على الرشاد في السياسة والسلوك وصنع القرار .

### و في السنة النبوية :

ولقد غدا للسنة النبوية الشريفة من القرآن الكريم مكان « البيان والتفصيل والتجسيد » . . . [وأنزلنا إليك اللكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون ] (١٠) . . . [وما أنزلنا عليك الكتاب إلا لتبين لهم الذي اختلفوا فيه ](١٠) . . فجاءت هذه السنة النبوية ، في الشورى ، بيانا وتفصيلا وتجسيدا لما حواه القرآن الكريم في هذا المجال . . . ونحن عندما نتأمل معنى الحديث الشريف الذي وصفت به عائشة ، أم المؤمنين ، رضي الله عنها ، رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كان القرآن «(١٠) . . . عندما نتأمل هذا الحديث ، ندرك وسلم ، كان القرآن «(١٠) . . . عندما نتأمل هذا الحديث ، ندرك كيف كانت سياسة الرسول للدولة ، وسياسته لبيته ، وسلوكه بين أصحابه التزاماً كاملاً بهذه الفلسفة التي شرعها الله في القرآن الكريم . .

فالرسول ، صلى الله عليه وسلم ، يعلم المسلمين ، من خلال
 أحاديشه ، أن الشورى « تكليف » و « فريضة » وليست مجرد

<sup>(</sup>١٣) النحل : ١٤ . (١٤) النحل : ٦٤ . (١٥) رواه مسلم .

«حق» « يجوز» الالتزام بها أو التنازل عنها ، فيستخدم فعل الأمر و لام » الأمر لا يجاب « المشورة » على من « استشير» ! . . « إذا استشار أحدكم أخاه فليشر عليه »(١٠) . . . وهذه الاستشارة مسئولية تتطلب من هو أهل لها ولتبعاتها ، لأن « المستشار مؤتمن »(١٠) . . . « ومن استشاره أخوه المسلم فأشار عليه بغير رشد فقد خانه . . . »(١٠) !

• وهذا التشريع النبوي لم يكن خاصاً بالمؤمنين دون النبي ، ذلك أن عصمة النبي واختصاصه بالوحي ، إنما كانا فيا يبلغ عن الله من أمر « الدين » . . . أما الكثير من شئون الدنيا فإنها كانت موضع شوراه مع المسلمين ، بل كانت الشورى فريضة الاسلام ، حتى على الرسول ، لسياسة هذه الشئون . . . ومن ثم فلقد وجدنا السنة النبوية شاهدة على التزام الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، بالشورى والتشاور في سياسة الدولة ، وفي سياسة بيته ، وفي سلوكه البشري والتشاور في سياسة الدولة ، وفي سياسة بيته ، وفي سلوكه البشري بين الناس . . . . حتى لقد روى عن ابي هريرة ، رضي الله عنه ، وله قال : « ما رأيت أحدا أكثر مشورة الأصحابه من رسول الله ،

بل إن من الأحاديث النبوية أحاديث تقطع ـ فوق سلوك النبي طريق الشورى ـ تقطع بالتزامه ، صلى الله عليه وسلم ، بمشورة الأغلبية ورأيها ، حتى لو كان رأيه هو في الأقلية ، مادامت القضية من شئون الدنيا ، الخاضعة للشورى ، وخارجة عن نطاق التبليغ عن الله لما هو دين خالص . . . ونحن نجد هذا المبدأ صريحا في قول الرسول لأبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب : « لو اجتمعتا في مشورة ما خالفتكما »(٢٠) ! . . . وفي الحديث الذي يرويه الامام على

<sup>(</sup>١٦) رواه ابن ماجة . (١٧) رواه ابو داود والترمذي وابن ماجة والدارمي وابن حنبل .

<sup>(</sup>١٨) رواه البخاري ومسلم وابن حثبل . (١٩) رواه الترمذي . (٧٠) رواه ابن حنبل .

ابن أبي طالب عن الرسول ، نجده ، صلى الله عليه وسلم ، يقطع بأنه لم يكن لينفرد ... وهو رئيس الدولة وقائد الحكومة .. بتعيين الامراء والولاة ، دون استشارة ، وإنما كان يستشير في ذلك المؤمنين . فكانت القاعدة المستقرة هي أن الشورى هي السبيل لتعيين الأمراء والولاة في دولة الاسلام . . . يقول عليه السلام في هذا الحديث : «لو كنت مؤمراً أحداً دون مشورة المؤمنين لأمرت ابن أم عبد »(۱۲) - [عبد الله بن مسعود] . . فثقة الرسول في جدارة عبد الله بن مسعود بالإمارة كاملة لكنه لايؤ مره دون مشورة المؤمنين ، لأن الشورى هي سبيل الاسلام والمسلمين الى تبوىء مثل هذه المسئوليات ! . .

● وفي سياسة الرسول وقيادته لشئون الحرب ومعارك القتال \_ وهي مظنة التفرد بالرأي من رسول يأتيه نبأ السياء \_ كانت شجاعته القتالية تجعله الحمى الدي يحتمي به أصحابه إذا حمى الوطيس واشتد الفتال . . . لكننا نجد الشورى فريضة متبعة ، ونهجا يلتزمه النبي ، صلى الله عليه وسلم ، في كل شئون الحرب والقتال . . . ففي اختيار موقع نزول الجيش بغزوة بدر : عدل الرسول عن رأيه ، وأخذ برأي الصحابي الحباب بن المنذر بن عمرو بن الجموح . . (۱۲) وفي قتال المشركين يوم بدر ، ولقائهم خارج المدينة ، سلك الرسول سبيل الشورى ، لأن هذا اللقاء كان يتطلب تطوير التعاقد السياسي الذي تم بينه وبين الأنصار في بيعة العقبة . . . فلقد عاهدوه يومئذ على حمايته بمدينتهم ، ولم يعاهدوه على الخروج للحرب فيا وراء على حمايته بمدينتهم ، ولم يعاهدوه على الخروج للحرب فيا وراء صلى الله عليه وسلم ، الى بدر ، خرج فاستشار الناس ، فأشار عليه أبو بكر ، ثم استشارهم ، فأشار عليه عمر ، فسكت ، فقال رجل من

<sup>(</sup>٢١) رواه الترمذي وابن ماجة وابن حنبل .

<sup>(</sup>٢٢) ابن عبد البر [ الدرر في اختصار المغازي والسير ] ص١١٣ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م .

الأنصار: إنما يريدكم! فقالوا: يارسول الله ، والله لانكون كها قالت بنو إسرائيل لموسى عليه السلام: اذهب انت وربك فقاتلا إناههنا قاعدون. ولكن ، والله لوضربت أكباد الابل حتى تبلغ بوك الغهاد(٢٢) لكنا معك ١٤٠٤؛ فبالشورى تم صنع قرار القتال ، من حيث المبدأ . . . وبالشورى تطور نطاق التعاقد الذي سبق إبرامه في بيعة العقبة بين الرسول وبين الأنصار!...

وفي أسرى هذه الغزوة عزوة بدر - « استشار رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، أبا بكر وعليا وعمس » في أسرى المشركين الذين بلغت عدتهم سبعين أسيراً (٥٠٠) . . وفي غزوة الأحزاب - الخندق - فاوض الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، قادة « غطفان » و « نجد » في التخلي عن مساندتهم لقريش وانسحابهم من حصار المدينة لقاء ثلث ثهارها . . . وقبل إبرام المعاهدة ، استشار زعاء الأنصار عملين في سعد بن عبادة وسعد بن معاذ ، فلما أشارا بغير ذلك ، نزل على رأيها ومزق مشروع المعاهدة ! (٢٠٠) . . . ويوم الحديبية : عندما نحرج الرسول في أصحابه معتمرين ، فجاءته أنباء استعداد قريش لصدهم عن البيت الحرام بالقتال . . . جمع الرسول أصحابه وقبال فم : « أشيروا على . . . » (٧٠٠) وهكذا كانت الشورى فريضة واجبة فم : « أشيروا على . . . » (٧٠٠) وهكذا كانت الشورى فريضة واجبة أمرها وقيادة الجيش في الغزوات وفي تعيين أمراء السرايا . . .

<sup>(</sup>٣٣) برك الغهاد: موضع باليمن . . . وقيل: مكان وراء مكة بمسافة مسير خمس ليال بمقاييس ذلك العصر . وضبط و برك و بكسر الراء وسكون الراء . انظر [ لسان العسرب ] لابسن منظور . و [ مراصد الاطلاع على اسهاء الامكنة والبقاع ] ـ مختصر معجم البلدان ـ لياقوت الحموي ـ لصفي الدين عبدالمؤ من البغدادي . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤م .

<sup>(</sup>٢٤) رواه ابن حنبل . (٢٥) رواه ابن حنبل . (٢٦) [ الدرر في اختصار المغازي والسير ] ص١٨٤ . (٢٧) رواه البخاري ومسلم والترمذي وابن حنبل .

وكما كان هذا هو موقف الرسول من الشورى في شئون الحرب والقتال . . . كان له منها ذات الموقف في سياسة أسرته وأهل البته . . . ففي حادثة « الإفل » البذي رميت به أم المؤمنين عائشة « دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ علي بن أبي طالب وأسامة بن زيد حين استلبث الوحي [تأخر بنبا براءة عائشة] ليستشيرها في فراق أهله . . . »(٢٠) ! وكان هذا السلوك النبوي المستشير عاما في التشريع للاسرة المسلمة وفي سياسة شئونها . . . فهو يطلب ان يكون زواج النساء ثمرة لمشاورتهس ، ويقول « أشيروا على النساء في أنفسهن »(٢٠) . . . ولقد غدت الشورى سنة متبعة في سياسة الأسرة فقرأنا في كتب السنة حديث أسهاء بنت عميس ، قالت : « أول ما اشتكي رسول الله ؛ صلى الله عليه وسلم -[مرض الموت] - في بيت ميمونة - [ إحدى زوجاته ] - فاشتد عليه مرضه حتى أغمى عليه ، ميمونة - [ إحدى زوجاته ] - فاشتد عليه مرضه حتى أغمى عليه ،

● وإذا كانت عقائد الدين وأحكام شريعته وشعائر عباداته هي وحي يبلغه الرسول عن ربه ويبينها للأمة ، التي تستجيب وتطيع مسلمة الوجه في كل ذلك لله ... دون أن يكون أي من هذه الأصول الدينية موضوعاً لشورى البشر ورأي الناس ... إذا كان ذلك أمراً مستقراً في فكر الاسلام والمسلمين ... فإن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، قد جعل بعضاً من « سبل » هذه الأمور الدينية الخالصة موضوعاً لشورى المسلمين ... فالصلاة : دين خالص ، وليست بموضوع للشورى ... لكن سبيل تنبيه المسلمين إلى أوقات الصلاة ومواقيتها قد جعله الرسول موضوعاً لشورى المسلمين ... فلقد

<sup>(</sup>۲۸) رواه البخاري ومسلم وابن حنبل . (۲۹) رواه ابن حنبل .

 <sup>(</sup>٣٠) اللد: هوصب دواء اللدود في احد شقي الفم ليمر على اللديدين: صفحتا العنق تحت
 الأذنين . (٣١) رواه ابن حنبل .

روى « ان النبي ، صلى الله عليه وسلم ، استشار الناس لما يهمهم إلى الصلاة \_ [ أي في سبيل تنبيههم وتحريك همتهم للصلاة ] \_ فذكروا البوق ، فكرهه من أجمل اليهبود . ثم ذكروا الناقبوس ، فكرهه من أجمل النصارى . فأرى النداء تلك الليلة رجمل من الأنصار يقال له عبد الله بن زيد ، وعمر بن الخطاب . فطرق الأنصاري رسول الله ليلاً ، فأمسر رسسول الله بلالاً به ، فأذن . . . "(٣٠) . . . فكان سبيل الإعلام بمواقيت الصلاة موضوعاً للشورى بين المسلمين .

● ولقد كان التزام الرسول بمشاورة أصحابه \_ إلى الحد الذي جعل أبا هريرة يقول: «ما رأيت أحداً قطأكثر مشورة لأصحابه من رسول الله » \_ كان هذا السلوك منارة تشع على صحابته فكراً يعلمهم هذا السلوك ويدعوهم إلى هذا الخلق صباح مساء . . . كذلك كانت أوامره ، صلى الله عليه وسلم ، صريحة في وجوب سلوك هذا السبيل . . ففي «غزوة مؤتة » كانت عدة جيش المسلمين ثلاثة آلاف ، وكان أمير الجيش زيد بن حارثة . . . وأوصاهم الرسول «إن أصيب زيد ، فأميركم جعفر بن أبي طالب ، فإن أصيب فأميركم عبد الله بن رواحة الأنصاري » فإن أصيب ، كان عليهم أن غاميركم عبد الله بن رواحة الأنصاري » فإن أصيب ، كان عليهم أن يغتاروا بالشورى لهم أميراً جديداً . ولقد سلك جيش مؤتة هذا السبيل ، فاختاروا ، بالشورى ، خالد بن الوليد أميراً عليهم ، بعد السبيل ، فاختاروا ، بالشورى ، خالد بن الوليد أميراً عليهم ، بعد استشهاد الأمراء الثلاثة ، فقادهم الى النصر في أولى معارك الاسلام مع الروم البيزنطيين . . . (٢٢)

<sup>(</sup>٣٢) رواه ابن ماجة . (٣٣) رفاعة الطهطاوي [ الاعيال الكاملة ] جـ ؛ ص٣٩١ . دراسـة وتحقيق : د . محمـد عيارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧م .

كذلك علم الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، أمته أن الشورى هي السبيل الى الصلاح والإصلاح . . . فقال : « إن كان أمراؤكم خياركم ، وأغنياؤكم سمحاءكم ، وأموركم شورى بينكم فظهر الأرض خير لكم من بطنها ، وإذا كان أمراؤكم شراركم ، وأغنياؤكم بخلاءكم ، وأموركم إلى نسائكم فبطن الأرض خير لكم من ظهرها »(١٣) . . وفي حديث آخر يقطع ، صلى الله عليه وسلم ، بأن الشورى هي سبيل السعادة ، وبأن الاستبداد بالرأي والتضرد بالقرار هو طريق الشقاء فيقول : « ما شقى قط عبد بمشورة ، وما سعد باستغناء رأي »(٥٠) .

هكذا كانت شورى الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، سنة متبعة ، ونهجا التزمه في سياسة الدولة ، سلماً وحرباً ، وفي سياسة الناس ، أسرة وامة . . . فجاء سلوكه وجاءت تطبيقاته وكانت سنته : بياناً وتفصيلاً وتجسيداً لما جاء عن الشورى في القرآن الكريم .

### و في دولة الخلافة الراشدة :

وهذه الشورى الاسلامية ، التي استقرت في القرآن الكريم وفي السنة النبوية الشريفة فلسفة للحكم وسبيلاً لسياسة المرعية وخلقاً للسلوك ، لم تذهب بانتقال الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، إلى جوار ربه . . . بل لقد استمرت في دولة الخلافة الراشدة وازداد نموها بازدياد الحاجة اليها . . . فقيادة الرسول للدولة ، وإن لم تكن له عصمة في تصريف شئونها الدنيوية ، إلا ان الوحي الإلهي كان

<sup>(</sup>٣٤) رواه الترمذي . (٣٥) القرطبي[ الجامع لاحكام القرآن ] جـــ ص ٢٥١ . طبعة دار الكتب المصرية .

يصحح الخطأ ويعاتب على اختيار ما ليس بأفضل ولا أولى . . . أما بعد قيام دولة الخلافة وسلطتها المدنية الخالصة ، فإن الحاجمة إلى الشورى لضيان الاقتراب قدر الامكان من الحق والصواب . قد زادت ضروراتها واشتد إلحاحها . . . فرأينا الشورى الفلسفة المتبعة والنهج الذي التزمته هذه الدولة في مختلف ميادين الحكم وسياسة الناس وصنع القرار . . .

- فلقد تأسست هذه الدولة بالشورى ، التي كانت سبيل الاختيار والبيعة لأبي بكر خليفة أول على المسلمين ، بعد وفاة الرسول عليه السلام . .
- وكانت الشورى سبيل اجتاع الكلمة على القرار العبقري الذي الخذه الحليفة الأول بمحاربة الذين ارتدوا عن « التوحيد الديني » والمذين ارتدوا عن « وحدة الدولة » باعتبارها وجهي عملة واحدة ، هي « عملة التوحيد الإسلامي » في الدين والدولة .
- ولقد سن أبو بكر المصديق سنة استشارة الناس في التشريع و في القضاء لمواجهة الأمور المستحدثة التي ليس لها في القرآن ولا في السنة أحكام . . « فعن ميمون بن مهران قال : كان أبو بكر إذا ورد عليه الخصم ، نظر في كتاب الله ، فإن وجد فيه ما يقضي بينهم قضى ، وإن لم يكن في الكتاب وعلم من رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، في ذلك الأمر سنة قضى به فإن أعياه خرج فسأل المسلمين ، وقال : أتاني كذا وكذا ، فهل علمتم أن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، قضى في ذلك بقضاء ؟ فربما اجتمع اليه النفر كلهم يذكر من رسول الله ، صلى الله عليه رسول الله ، صلى الله عليه رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، فيه قضاء ، فيقول ابو بكر : الحمد لله الذي جعل فينا من يحفظ على نبينا . فإن أعياه أن يجد فيه سنة من رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، جمع رؤوس الناس سنة من رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، جمع رؤوس الناس

وخيارهم فاستشارهم ، فإذا اجتمع رأيهم على أمر قضى به »(٢١) وكذلك استمرت سنة الشورى في عهد عمر بن الخطاب . . .

● فهو قد استشار الناس في تطوير جهاز الدولة على النحو الذي يلائم
 اتساعها بعد فتح ما فتح الله عليهم من البلاد . . . . فدونت
 الدواوين ، واصبح للدولة جيش نظامي . . . (٣٧)

● وهو يحدث تلك التغييرات الجاذرية والعميقة الأثر في الأوضاع الاقتصادية للدولة ، بمجعل الأرض الزراعية في البلاد المفتوحة ملكاً للأمة جمعاء . الحاضر من أجيالها والقادم ، ورفض توزيعها على الجند الفاتحين . . ويجعل ما كان للرسول ، صلى الله عليه وسلم ، ولذوي قرابته من سهام الغنائم خاصاً لبيت مال المسلمين ، ويرفض تخصيصه للخليفة وذوي قرباه . . . يصنع ذلك التحول الهائل بالشورى التي اتخذت أشكالاً وسبلاً عديدة منها التحكيم »(٢٨) . .

وإذا كانت «حدود» الشريعة واحكامها ديناً خالصاً ، لاشورى فيها . . . فإن «سبل» إقامة هذه الحدود ، ومقاديرها ـ أحياناً ـ قد كانت موضوعاً للشورى على عهد الراشد الفاروق . . . فعن أنس بن مالك قال : «كان رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يعزر في الخمر بالنعال والجريد . ثم ضرب أبو بكر أربعين . فلما كان زمن عمر ، ودنا الناس من الريف والقرى استشار في ذلك الناس ، وفشا ذلك في الناس ، فقال عبد الرحمن بن عوف : أرى أن تجعله كأخف الحدود ، فضرب عمر ثمانين »(٢٩) وفي رواية ثور بن زيد الديلي :

<sup>(</sup>٣٦) رواء الدارمي .

<sup>(</sup>٣٧) ابن سعد [ الطبقات الكبرى ] جـ ٢ ق.١ ص٢١٢ ، ٢١٦ طبعة دار التحرير. القاهرة. (٣٨) ابو يوسف [ الخراج ] ص٢١ ، ٢٣ ـ ٢٧ ، ٣٥ طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢هـ وابو عبيد

القاسم بن سلام [ الأموال ] ص٧٥ ، ٥٨ طبعة القاهرة سنة ١٣٥٣هـ .

<sup>(</sup>٣٩) رواه النسائي ومسلم والترمذي والدارمي وابن حنبل .

«إن عمر بن الخطاب استشار في الخمر يشربها الرجل . فقال له على بن أبي طالب : نرى أن تجلده ثمانين ، فإنه إذا شرب سكر ، وإذا سكر هذى ، وإذا هذى افترى . . . فجلد عمر في الحمر ثمانين »(د،)

وفي « الفرائض » [المواريث] حيثها لم يكن نص قطعي الدلالة والثبوت ـ رأينا الشورى السبيل لصباغة حكم الاسلام . . . ففي ميراث الجد . . . وجدنا أبا بكر قد « جعل الجد أبا » (١٠) من حيث نصيبه في الميراث . . . فلها جاء عمر اجتهد في ذلك اجتهاده « فكان يقاسم بالجد مع الأخ والأخوين ، فإذا زادوا أعطاه الثلث ، وكان يعطيه مع الولد السدس . . » (٢٠) فلها اقترب من الموت و « طعمن استشارهم في الجد ، فقال : إني كنت رأيت في الجد رأيا ، فإن رأيتم أن تتبعوه فاتبعوه ، فقال له عثمان : إن نتبع رأيك فإنه رشد ، وإن نتبع رأي الشيخ - [ أبي بكر] - فلنعم ذو الرأي كان . . . (٢٠)

• وكذلك كان شأن عمر في القضاء إذا لم يكن يعلم أن هناك تشريعاً في القرآن أو سنة الرسول ، عليه الصلاة والسلام . . . « فعن المغيرة بن شعبة عن عمر أنه استشارهم في أملاص (ئن) المرأة . . . فقال له المغيرة : قضى فيه رسول الله ، صلى الله عليه وسلم بالغرة . (من) فقال له عمر : إن كنت صادقاً فائت بأحد يعلم ذلك . فشهد محمد بن مسلمة أن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم قضى به . . »(د)

وسلك سبيل الشورى ، أيضا ، في القضاء بين « رجلين استبا . . . فقال احدهما للآخر : والله ما أبي بزان ، ولا أمي بزانية ،

 <sup>(</sup>٤٤) رواه مالك في الموطأ . (٤١) رواه الدارمي . (٤٢) رواه الدارمي . (٤٣) رواه الدارمي .
 (٤٤) سقط الحمل . (٥٤) الطلعة . (٤٦) رواه البخاري ومسلم وابن ماجة وابن حنبل .

فاستشار في ذلك عمر بن الخطاب . فقال قائل : مدح أباه وأمه . وقال آخرون : قد كان لأبيه وأمه مدح غير هذا ، نرى ان تجلده الحد . فجلده عمر الحد ، ثهانين . . »(٧٠) فهو هنها قد استشهار في الحكم « القضاء » . . . واخذ برأي الجمع دون الفرد وبالأغلبية دون الأقلية .

● وفي شئون الصحة والمرض . . بل وتحديد حدود ومعانسي « القضاء والقدر » كانت الشورى هي سبيل المسلمين لصياغة الفكر وصنع القرار ! « فعن عبد الله بن عباس أن عمر بن الخطاب خرج إلى الشام حتى إذا كان بسرع (٨٠٠ لقيه أمراء الأجناد، أبو عبيدة بن الجراح وأصحابه ، فأخبروه أن الوباء قد وقع بأرض الشام . فقال عمر: ادع لي المهاجرين الأولين ، فدعاهم فاستشارهم ، واخبرهم ان الوباء قد وقع بالشام ، فاختلفوا . فقال بعضهم : قد خرجت لأمر ، ولانرى أن ترجع عنه . وقال بعضهم : معلك بقية الناس واصحاب رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، ولانرى أن تقدمهم على هذا الوباء . فقال عمر : ارتفعوا عني [ أي انفضوا ] ثم قال : ادع لي الأنصار . . . فاستشارهم ، فسلكوا سبيل المهاجرين ، وآختلَّفوا كاختلافهم . فقال : ارتفعوا عني . ثم قال : ادع لي من كان ها هنا من مشيخة قريش من مهاجرة الفتح . . . فلم يختلف منهم عليه رجلان ، فقالوا : نرى أن ترجع بالناس ولاتقدمهم على هذا الوباء . فنادى عمر في الناس : إني مصبح على ظهر فأصبحوا عليه، فقال أبو عبيدة بن الجراح: افرار من قدر آلله ؟ فقال عمر: لو غيرك قالها يا أبا عبيدة ! نعم، نفر من قدر الله إلى قدر الله ! . . .

<sup>(</sup>٤٧) رواء مالك في الموطأ , (٤٨) مكان هو أول الحبجاز وآخر الشام ، بين المغيثة وتبوك .. ويضبط بفتح السين وسكون الراء .. انظر [ مراصد الاطلاع على اسهاء الأمكنة والبقاع ] .

أرأيت لوكانت لك إبل هبطت واديا له عدوتان ، أحداهما خصبة ، والأخرى جدبة ، أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله ، وإن رعيت الجماعرة الفتح باجتاعهم رعيت الجدبة رعيتها بقدر الله ؟!..»(١٠) فمهاجرة الفتح باجتاعهم على الرجوع رجحو كفة السذين رأوا ذلك من المهاجرين والانصار، فصاروا أغلبية ...

◄ كذلك كان الحال في شئون معارك الفتح في ذلك التاريخ . .
 وعياض الأشعري يروي فيقول : « شهدت اليرموك ، وعلينا خسة أمراء . . . . فأصبنا أموالا ، فتشاوروا » في كيفية التصرف في هذه الأموال(٥٠٠) ! . .

• بل اننا واجدون في مأشورات عصر الخلافة الراشدة ، زمن الفاروق عمر بن الخطاب ، صياغات فكرية جددت ما سبق للسنة النبوية أن حسمته واوضحته ، عندما حصرت سبيل الإمارة في طريق الشورى وحده . . . فلقد قال عمر بن الخطاب : « من بايع اميرا عن غسير مشسورة المسلمين فلا بيعسة له ، ولا بيعة للدي بايعه » . . (١٥) ! . . . فلا مشروعية لبيعة ولا لمبايعة إلا إذا تمت عن طريق « شورى المسلمين » ! . .

ولم يقف عمر بهذا المبدأ وهذا القانون عند الإمارات الفرعية على الولايات والاقاليم ، وإنما نبه على أن الحلافة العامة وإمارة المؤمنين محصورة هي الأخرى في هذا الإطار وذلك السبيل . . . ففي أواخر عهده ، خطب فقال : « إن قومًا يأمرونني أن استخلف ، وإن الله لم يكن ليضيع دينه ولا خلافته ، والذي بعث به نبيه ، ﷺ . فإن عجل بي أمر فالخلافة شورى في هؤلاء الستة » (٢٠) بقية المهاجرين

<sup>(</sup>٤٩) رواه البخاري . (٥٠) رواه ابن حنبل . (٥١) رواه البخاري وابن حنبل .

<sup>(</sup>۲۵) رواه مسلم واین حنبل .

الأولين. فلما انتقل الفاروق الى جوار ربه وضع المسلمون هذا القانون في التطبيق . . . « فاجتمع الرهط الذين ولاهم عمر ، فتشاوروا » . . . وقبل عبدالرحمن بن عوف ان يتنازل عن سعيه للخلافة ، على ان ينهض بادارة « عملية الشورى » ، فلسم يسرك احدا من الناس الا استشاره . . . استشاركل من بالمدينة ، من وجوه الناس وعامتهم ، مهاجرين كانوا أم أنصارا . . وأرسل إلى أمراء الأجناد ، من أهل الولايات والأقاليم ، وكانوا قد حضروا للحج مع عمر بن الخطاب في تلك السنة ، فاستشارهم وأفضت هذه العملية إلى اختيار عثمان بن عفان للخلافة « فبايعه الناس : المهارجون ، والأنصار وأمراء الأجناد ، والمسلمون . . »(٥٢) .

#### \*\*\*

تلك هي الشورى الاسلامية . . .

- الأمة فيها وبها هي مصدر السلطات وصاحبة السلطان في سياسة الدولة وتنظيم المجتمع وتنمية العمران .
- وهذه الأمة تختار ممثليها العارفين « بالواقع » وب « الشريعة » معا . . وهم أهمل الاختيار ، المدين يختسارون رأس الدولسة الإسلامية . . وكذلك أهل الحل والعقد ، المدين يحفظون اتساق « الواقع » مع « الشريعة » ، ويطورون « التشريع » ليلائم الواقع الجديد .
- وهذه الأمة ، من وراء ممثليها ، عليها وعليهم فريضة مراقبة حكومتها . . . ومحاسبتها . . والأخذ على يديها . . ولها بل عليها . . فريضة تغيير هذه الحكومة إن هي فسقت أو جارت أو ضعفت عن

<sup>(</sup>٣٥) رواه البخاري .

النهوض بما فوضت إليها الأمة من مهام! \_ تصنع ذلك بالسلم إن أمكن . . . و بالثورة إن لم يكن بد من ذلك! . .

أما حدود الشريعة والأطر التي حددها الدين ورسمها ، فانها لا تمثل انتقاصا من حق الأمة في أن تكون ، في شئون دنياها ، مصدرا للسلطة والسلطان . . لأن هذه الحدود والأطر هي الثوابت الكافلة لتحقيق مصالح مجموع الأمة وأفرادها . . . ومن ثم فإن حرية الأمة بواسطة ممثليها في التشريع عندما تقف عند الحدود التي لا يجوز تجاوزها ، وهي إبقاء الحرام حراما والحملال حلالا ، فليس في ذلك انتقاص من حرية الأمة ، وإنما هو الترام بالأطر المدينية المحققة لمصلحة الأمة كهارآها الشارع سبحانه وتعالى . .

وهكذا . . جعل الاسلام ، و يجعل ، من الشورى فلسفة الحكم الاسلامي ، ومتهج سياسة الرعية ، وطريق السلوك السوي للفرد والاسرة والمجتمع . . . فريضة إلهية وضرورة شرعية . . . وليست عبرد «حق » من «حقوق الانسان » . . إنها « ديمقراطية » الاسلام والمسلمين . . . جعلها الله فلسفة الحكم في الاسلام . . وترك للامة كامل الحق وكل الحرية في ابداع « النظم والتنظيات والسبل . . . والوسائل » التي تقترب بغايات الشورى ومقاصدها من الفعل والعطاء عندما توضع في المهارسة والتطبيق ! .



## صنروكة العكدل

في الإسلام نجد «قيمة » العدل عالية متألقة ، تتصدر كل « القيم » الثوابت التي يدعو إليها الدين . . فهو المقصد الأول للشريعة ، وكل السبل التي تكفل تحقيقه هي سبل إسلامية شرعية ، حتى لولم ينص عليها الوحي أو ترد في المأثورات . بل إننا واجدون « العدل » اسيا من أسهاء الله الحسنى ، وصفة من صفاته سبحانه وتعالى . . وكفى بذلك دليلا على المكان الأرفع للعمدل في فكر الاسلام . والعدل ، في العرف الاسلامي ، ضد « الجور والظلم » وهو يعني جمّاع مزاج الاسلام وخاصية حضارته ، أي الوسطية والتوازن ، المدرّك بالبصيرة ، والذي يحقق انصاف بإعطاء كل إنسان ما له وأخذ ما عليه منه . . ومن هنا كان حديث الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، الذي عرف به الوسطية بالعدل ، والعدل بالوسطية ، عندما قال : « الوسطية : العدل ، جعلناكم أمة وسطا » . (1)

وإذا كان « العدل » هو « الحق » . . فإن مجاوزة « الحق » هي الظلم والجور . . وإذا وقع هذا الظلم في علاقة الإنسان بعقيدة الألوهية كان كفرا أو شركا أو نفاقا [ إن الشرك لظلم عظيم ] (۱٬۰۰۰ وإذا وقع هذا التجاوز في علاقة الإنسان بأخيه الإنسان سمي ظلما . . [ إنما السبيل على الذين يظلمون الناس ] (۱٬۰۰۰ وكذلك تكون تسميته عندما يكون التجاوز للحق واقعا من الإنسان في حق

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وابن حنبل . (٢) لقيان : ١٣ . (٣) الشورى : ٤٢

نفسه وذاته . . [ فمنهم ظالم لنفسه ] (3) . وإذا كان « الظلم » مفسدا لشئون الدين والدنيا ، فإنه « ظلمات يوم القيامة »( $^{(a)}$  كها قال الرسول ، عليه الصلاة والسلام . .

\* \* \*

والعدل ، في شرعة الإسلام ، فريضة واجبة ، وليس مجرد «حق » من الحقوق التي باستطاعة صاحبها التنازل عنها إذا هو أراد ، أو التفريط فيها دون وزر وتأثيم ! . . إنه فريضة واجبة ، فرضها الله ، سبحانه وتعالى ، على الكافة دون استثناء . . فرضها على رسوله ، صلى الله عليه وسلم ، وأمره بها . . [ فللذلك فادع واستقم كها أمرت ، ولا تتبع أهواءهم ، وقل آمنت بما أنزل الله من كتاب ، وأمرت لأعدل بينكم ، الله ربنا وربكم ، لنا اعهالنا ولكم أعهالكم ، لا حجة بيننا وبينكم ، الله يجمع بيننا وإليه المصير ] . (1)

وهو فريضة واجبة على أولياء الأمور ، من الولاة والحكام ، تجاه الرعية والمتحاكمين . . [ إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ، إن الله نعيا يعظكم به ، إن الله كان سميعا بصيرا ] . . (\*) بل لقد أنبأنا الله ، سبحانه وتعالى ، أن هذه « الأمانة التي فرض على الإنسان حملها واداءها ، كانت هي المعيار الدي تميز به الإنسان وامتاز على غيره من المخلوقات . . [ إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقين منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوما جهولا ] (.) . ومن المفسرين من قالوا إنها أمانات الأموال والعدل

<sup>(</sup>٤) فاطر : ٣٧ (٥) رواه البخاري . (٦) الشورى : ١٥ (٧) النساء : ٨٥ .

<sup>(</sup>٨) الأحزاب : ٧٧ .

وهذا الشمول لفريضة العدل ، والعموم لضرورتها ، يجدثنا عنه رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، عندما يدعو الآباء إلى العدل بين أبناثهم . . « اعدلوا بين أبنائكم »(١٠) . . وعندما ينهى الولاة عن غش الرعية . . « ما من عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرّم الله عليه الجنة » (١١) . . وعندما يحدّث الـولاة عن تكافؤ « العقد » بينهم وبين رعيتهم ، ويحذرهم من التفريط بما عليهم تجاه الرعية ، فيتحدث إلى الرعية عن علاقتهم بالأثمة فيقول : « إن لهم [ الأثمة ] عليكم حقا ، ولكم عليهم حقا مشل ذلك ، ما إن استرحموا فرحموا ، وإن عاهدوا وفيوا ، وإن حكمموا عدلوا ، فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ١٧١٥ . . وعندما يتحدث عن وجنوب شمنول العندل لكل الميادين . . عدل الولاة في الرعية . . وعدل القضاة في الأحكام . . وعدل الانسان في أهل بيته ـ الفرد ، والأسرة ، والمجتمع ـ فيقول صلى الله عليه وسلم : « المقسطون عند الله يوم القيامة على منابر من نور عن يمين الرحمن ، عزل وجل ، وكلتا يديه يمين ، الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا» . . (١٣)

\* \* \*

كذلك يستوي ، في وجوب العدل ، أن يكون تجاه الغير أوحيال النفس . . وهذا ما يزيد المعنى الذي نلح عليه تأكيدا . . فلوكان

<sup>(</sup>٩) القرطبي [ الجامع لاحكام القرآن ] جـ ١٤ ص ٢٥٤ . طبعة دار الكتب المصرية .

<sup>(</sup>١٠) رواه البخاري ومسلم والنسائي وابو داود وابن حنبل . (١١) رواه الدارمي

<sup>(</sup>١٢) رواء ابن حنبل (١٣) رواء مسلم والنسائي وابن حنبل ،

العدل مجرد «حق» لجاز للإنسان أن يتنازل عن نصيبه منه ، ولكان ظلمه لنفسه مما لا يدخل في دائرة الإثم والتجريم . . لكن الإسلام ، الذي جعل العدل « فريضة إنسانية - واجبة » ، قد جعل ظلم الإنسان لنفسه جريمة كبرى وظلما عظيا . . [ إن الذين توفاهم الإنسان لنفسه جريمة كبرى وظلما عظيا . . [ إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم قالوا : فيم كنتم ؟ قالوا : كنا مستضعفين في الأرض ، قالوا : الم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها ؟! فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيرا . إلا المستضعفين من الرجال فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيرا . إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا . فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم ، وكان الله عفوا غفورا ] . . (١٠) بل إن القرآن الكريم يعلن الرفض لمنطق أولئك الذين ظنوا أن ظلمهم صراحة ، أن مصير هؤ لاء الظالمي أنفسهم إلى النسار . . [ الذين شوفاهم الملاثكة ظالمي أنفسهم فألقوا السلم ما كنا نعمل من سوء ، بلى إن الله عليم بما كنتم تعملون . فادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فلبئس مثوى المتكبرين ] . (١٠)

بل إن وجوب فريضة العدل الإسلامية على الكافة ، وعمومها وشمولها ، يتعدى بها نطاق « الأولياء » فنجدها واجبة العموم ، بصرف النظر عن العقائد والشرائع الدينية التي يتدين بها من لهم الحق فيها ، الأمر الذي يجعلها فريضة إنسائية وضرورة بشرية ، تجب على الإنسان للإنسان ، من حيث هو إنسان ! . . فهي فريضة واجبة سواء أكان الأمر تجاه المؤمنين أو الكفار ، تجاه الأصدقاء أو الأعداء . . [ يأيها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ، ولا يجرمنكم شنئان قوم على ألا تعدلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقوى ،

<sup>(</sup>١٤) النساء: ٩٧ ـ ٩٩ . (١٥) النحل: ٢٩ ، ٢٩ .

واتقوا الله ، إن الله خبير بما تعملون ] . . (١١) كذلك ، نجدها واجبة حتى لو صادمت « الميل والهوى » ، بسبب تناقضها مع المصلحة الذاتية أو مصلحة من يميل إليه الإنسان . . [ يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين ، إن يكن غنيا أو فقيرا فالله أولى بهما فلا تتبعوا الهوى أن تعدلوا ، وإن تلووا أو تعرضوا فإن الله كان بما تعملون خبيرا ] . . (١٧)

ونحن عندما نتامل الوصايا العشر التي أوصى الله بها الإنسان ، في القرآن الكريم ، نبصر ميزان العدل ــ كضرورة وفريضة إنسانية ــ معيارا للحِل والحرمة في هذه الوصايا . . يقول الله ، سبحانسه وتعالى : [ قل تعالوا اتل ما حرم ربكم عليكم :

ألا تشركوا به شيئا وبالوالدين إحسنا

ولا تقتلوا أولادكم من إملاق ، نحن نرزقكم وإياهم ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن

ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ، ذلكم وصاكم به لعلكم تعقلون .

ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده واوفوا الكيل والميزان بالقسط، لا نكلف نفسا إلا وسعها وإذا قلتم فاعدلوا ولوكان ذا قربى

وبعهد الله اوفوا ، ذلكم وصاكم به لعلكم تذكرون . وأن هذا صراطي مستقيا فاتبعوه ، ولا تتبعموا السبـل فتفرق

<sup>(</sup>١٦) المائدة : ٨ . (١٧) النساء : ١٣٥ .

### بكم عن سبيله ، ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ] . . (١٨)

\* \* \*

وإذا كان هذا هوشأن « فريضة العدل » في الإسلام . . فلقد كان طبيعيا أن نرى موقف الواضح ضد الظلسم متسيا ، هو الاخر بالشمول . . فالعدل واجب على الكافة تجاه الكافة . . ومن ثم كان الظلم حراما على الجميع إزاء الجميع . . وإذا كان الله سبحانه هو العلل » المطلق ، فلقد شاء سبحانه أن يعلمنا أن فعله لما يريد ، وكونه لا يُستَّلُ عيا يفعل لا يعني جواز الظلم في حقه ، حتى ولو كان قاضيا في ملكه ، كيالك مطلق ووحيد . . ووجدناه ، سبحانه ، يذهب إلى تعليمنا كراهة الظلم بأن يخبرنا أنه قد حرمه على نفسه ، وعلينا التشبه والتأسي والاقتداء ، فيقول ، في الحديث القدسي : وعلينا التشبه والتأسي والاقتداء ، فيقول ، في الحديث القدسي : تظالموا . . . » . . (١٠) ويشيع هذا المعنى في القرآن الكريم . . [ وما الله يريد ظلما للعباد ] . . (١٠) [ . . ومسا الله يريد ظلما للعباد ] . . (١٠) [ . . ولا يظلم مثقال ذرة . . ] (١٢) . . [ بان الله لا يظلم مثقال ذرة . . ] (١٢) . . [ . . ولا يظلم ربك أحدا ] . . (١٠)

وبعد أن ضرب الله لنا المثل على بشاعة الظلم عندما أخبرنا أنه قد حرمه على نفسه ، وأحال وقوع مثقال ذرة من الظلم من قبله

<sup>(</sup>١٨) الأنعام : ١٥١ ـ ١٥٣ . (١٩) رواه مسلم وابن حنبل . (٢٠) غافر : ٣١ .

<sup>(</sup>۲۱) آل عمران : ۱۰۸ . (۲۲) آل عمران : ۱۸۲ . (۲۳) يونس : ££ .

<sup>(</sup>٢٤) النساء: ١٠٤. (٢٥) الكهف: ٩٩.

سبحانه ، نهانا عنه ، وحذرنا من اقترافه . فرسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، يقول : « المسلم أخــو المسلــم ، لا يظلمــه ولا يُسْلمه . . أن (٢٦) . وعندما مر الرسول ، مع صحابته ، بمساكن الذين هلكوا ، لأنهم اقترفوا الظلم ، نبه أصحابه ـ لمزيد تحذيرهم من الظلم ـ كيلا يدخلون مساكن هؤ لاء الظالمين البائدين ! . . « لأ تدخلوا مساكن الذين ظلموا ، إلا أن تكونوا باكين ، أن يصيبكم ما أصابهم \* (٢٧) . . أما القرآن الكريم فإنه يعلمنا أن عقاب الظالم على ظلمه يهون بجانبه كل شيء في الأرض . . [ ولو أن لكل نفس ظلمت ما في الأرض لافتدت به ، وأسروا الندامة لما رأوا العذاب ، وقضي بينهم بالقسط وهم لا يُظلمون ] (٢٨) . . [ . . ولو أن للذين ظلموا ما في الأرض جميعاً ومثله معه لاقتدوا به من سوء العذاب يوم القيامة ، وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ] (٢١٠ . . ذلك أن الله قد كتب الهلاك على الظالمين أ. [ ولقد اهلكنا القرون من قبلكم لما ظلموا . . ] (٢٠) . . وحكم بصيرورتهم إلى عذاب النار . . [ . . ومن يظلم منكم نذقه عذابا كبيرا ] (٣١٠) . . وفي الحديث الشريف : « من اقتطع أرضًا ظالمًا لقي الله ، عز وجل ، يوم القيامة وهو عليه غضبان » (٢٢) . . و « من أعان قومه على ظلم فهو كالبعير المتردي ينزع بذنبه » (٣٣) . . ! . إلى آخر صور التحذير والتخويف من الظلم ومصير الظالمين . .

### \* \* \*

على أن الاسلام لا يقف من الظلم عند هذه الحدود . . حدود

<sup>(</sup>۲۲) رواه البيغارى . (۲۷) رواء البخارى ومسلم وابن حنبل ، (۲۸) يونس : ۵۰ ، (۲۲) رواه البيغارى . (۳۲) الفرقان : ۱۹ ، (۳۲) رواه مسلم وابن حنبل ، (۳۳) رواه ابن حنبل ،

التحريم . . والتحذير . . والتخويف . . بل يذهب فيوجب على المسلم التصدي للظلم بالمنع والإزالة ـ كمنكر ـ . . والتصدي للظلمة بالمقاومة ، حتى يتطهر مجتمع الأسلام من دنس الظلم والظالمين . .

● فالجهر بالسوء ، وإعلان السلبيات وكشف ما لا يحسن كشفه ، بنظر الإسلام ـ منكر يجب أن يبرأ منه لسان المؤ من وتعف عنه أجهزة إعلامه . . لكن إذا تعلق الأمر بالسوءات والسلبيات والمظالم والجرائم التي يرتكبها الظلمة وأهل الجور ، فلا حرمة لهمم في هذا المجال . . ففضحهم واجب ، وإثارة الأمة ضد جرائمهم ومخازيهم مطلوبة ، بنظر الاسلام . . [ لا يحب الله الجهر بالسوء من القول إلا ظلم ، وكان الله سميعا عليا ] . . (37)

• والاسلام دين سلام ومسالة . . لكنه يدعو المظلومين إلى العدول عن السلم إذا كانت المواجهة بينهم وبين الظالمين . . فالظلم حرب معلنة وعدوانية وغير مشر وعة يشنها الظالمون ضد الأمة ، ومن ثم فلا بد من مواجهتهم بحسا يردعهم من أسساليب المقاومة ، ومنهسا « الفتال » . . [ أذن للذين يُقاتلون بأنهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير . الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ، ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا ، ولينصرن الله من ينصره ، إن الله لقوى عزيز] . . (٥٥)

● والقرآن الكريم عندما تحدث عن « الشعراء » ، كانت إدانته لذلك الفريق الذي سخر شعره لدعم مظالم الجاهلية وفكريتها . . واستثنى من هذه الإدانة وذلك النقد الشعراء الثوار الذين أسهموا

<sup>(</sup>٣٤) النساء: ١٤٨ . (٣٥) الحج : ٣٩ ، ٤٠

بشعرهم في مجابهة المظالم الجاهلية ، بدعمهم الروح القتالية للمستضعفين ضد الطغاة . . [ والشعراء يتبعهم الغاوون . ألم تر أنهم في كل واد يهيمون . وأنهم يقولون ما لا يفعلون . إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيرا وانتصروا من بعد ما ظلموا ، وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون ] . . (٢٦) فالذين ألتي وجهها القرآن إلى الشعراء . .

ولقد أنبأنا رسول الله ، صلى الله عليه سلم ، أن الصراع بسين « العدل » وبين « الظلم » ، في هذه الحياة الدنيا صراع دائم أبدا . . ومن ثم فلا بد من اليقظة لمظاهر الظلم وجراثم الظلمة أنى ظهرت وفي أي مكان نجمت . . يقول الرسول : « لا يلبث الجور بعدي إلا قليلاحتى يطلع ، فكما طلع من الجور شيء ذهب من العدل مثله ، عتى يولد في الجور من لا يعرف غيره ! . . ثم يأتي الله ، تبارك وتعلى ، بالعدل ، فكلها جاء من العدل شيء ذهب من الجور مثله ، حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره ! . » (٣٧) وفي مجرى هذا الصراع حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره ! . » (٣٧) وفي مجرى هذا الصراع الدائر والدائم رفع الله الحرج عن المظلومين إن هم هبوا لمقاومة الطالمين ، فلا سبيل عليهم في ذلك ، بل هم مأجورون . . فالذين يشورون [ ينتصرون ] في وجمه الظلم ليس عليهم من سبيل . إنما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق ، أولشك لهم عذاب اليم (٣٠)

● بل إن موقف الاسلام من هذه القضية . . قضية « الانتصار » -

<sup>(</sup>٣٦) الشعراء : ٢٧٤ يـ ٧٧٧ ، (٣٧) رواه ابن حنبل . (٣٨) الشوري : ٤١ ، ٤١ .

أي الثورة ـ ضد الظلم والظلمة يتعدى « الاباحة » و « المشروعية » « إلى التحبيذ » ، بل و « الإيجاب » ! . ورسول الله صلى الله عليه وسلم عندما يقول : « إذا رأيتم أمتي تهاب الظالم أن تقول له : إنك أنت ظالم ، فقد تُودع منهم » . . (٢١) فإنه يعلمنا أن التصدي للظلم بالمقاومة هو دليل « الحياة » في الأمة ، أما اذا هي عجزت عن ذلك أو أهملته فإنها ستكون عندئذ في عداد الأموات ، الذين « تُودّع منهم » ، رغم أنهم يأكلون ويشر بون كها يأكل « الأحياء » ويشر بون ! . ولذلك وجدنا تراث الإسلام مزدانا بالمأثورات التي تحض على مقاومة الظلم ومقاتلة الظلمة والتصدي بالشورة لتغيير عجمعات الجور والاستبداد . . ووجدنا هذه المأثورات الشريفة تبشر على الحق بما أعده الله لهم من رفيع الدرجات لقاء معاناتهم مصاعب هذا الطريق . . ف « من قتل دون ماله مظلوما فهو شهيد ، ومن ظلم من الأرض شبرا طوقه من سبع أرضين » إ (١٠٠) فشتان ما ين المصيرين من الأرض شبرا طوقه من سبع أرضين » إ (١٠٠) فشتان ما ين المصيرين اللذين أعدها الله ! . .

هكذا رأى الاسلام في « الظلم » كبيرة ورذيلة اجتماعية ، تفوق في آثارها الممتدة الكثير من الفواحش والكبائر التي تقف آثارها عند المقترفين لها . . فأدانه ، وحرمه . . وحذر منه . . وأغرى المؤمنين بمقاومته ، حتى وإن سلكوا إلى ذلك سبل العنف والثورة والقتال . . وهكذا رأينا « العدل » ، في الإسلام ، يتجاوز نطاق « الحق » الإنساني ، إلى حيث يصبح « ضرورة » من ضرورات قيام الملك والملكوت ، وشرطا لا غنى عنه لانتظام حياة الإنسان الفرد . . وحياة الأسرة . . ومجتمع الأمة والدولة . . وعالم الانسانية جمعاء . .

<sup>(</sup>٣٩) رواه ابن حنبل (٤٠) رواه البخاري ومسلم والدرامي وابن حنبل .

لقد نظر الاسلام إلى « العدل » باعتباره « الميزان » الذي أمر الله ، سبحانه وتعالى ، الكافة أن يقيموه في الكافة وللكافة : الرسول والأمة . . المؤ منين والكافرين . . الأصدقاء والأعداء! . . ف « العدل » هو « الميزان » الذي أنزله الله سبحانه مع الكتاب لتستقيم شئون الانسان [ الله الذي أنزل الكتاب بالحق والميزان ] (١٠٠) . . وهو وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط] (٢٠٠) . . وهو أداة « التوازن » في مختلف ميادين الحياة . . ف « الوسط : العدل . جعلناكم أمة وسطا » (٢٠٠) \_ العدل خاصيتها ، به حياتها الحقيقية ، و في تخلفه موتها \_ كها قال عليه الصلاة والسلام ! . .

#### \* \* \*

وحدود هذا « العدل » الاسلامي لا يقف بها الإسلام عند « القانون » ، وإنما هو شامل للحياة المادية والاجتاعية . . فكما يجب في « الشرائع » كذلك يجب في « الشروات والأموال » ، التي خلقها الله وأودعها بالفيض - في الطبيعة فالله هو مصدر الأموال ، وهو وحده مالك الرقبة فيها ، والانسان - من حيث هو إنسان - مستخلف عن الله في هذه الأموال ، يستثمرها بالعمل المشروع ، ويحوز منها .. كملكية منفعة و وظيفة اجتاعية - ما يحقق كفايته ، وفق العرف ودرجة المجتمع وحظه من الرخاء والغني . . . فميز ان العدل هنا هو العاصم للإنسان من الهبوط إلى درك « الفقر » ، الذي يفقد الانسان مقومات حريته ، ويسلب منه مضمون الانتاء لمجتمعه و وطنه . . وهو العاصم ، أيضا ، لهذا الإنسان من الاستعلاء إلى درجة

<sup>(</sup>٤١) الشوري : ١٧ (٤٦) الحديد : ٢٥ (٤٣) رواه الترمذي وابن حنبل .

« الاستغناء » ، المذي يركز ثروات الأمة فتكون [ دولمة بسين الأغنياء ] ، الأمر الذي يغريهم بالطغيان بواسطة سلطان المال . . [ كلا إن الانسان ليطغى . أن رآه استغنى ] ! . . (11)

إن خالسق النسروات والأمسوال يقسول: [ والأرض وضعها للأنام] (٥٠). [ هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً إ (٢٠) . . [ وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعا منه ] (٢٠) . والانسان - من حيث هو إنسان كجنس وكأمة وليس كفرد او طبقة مستخلف ووكيل ونائب عن الله في هذه الثروات والأموال [ آمنوا بالله ورسوله ، وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ، فالذين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجر كبير] (٨١) . . فإذا كان المال مال الله ، فإن جماع مصادره الأساسية هي لمنفعة بجموع خلق الله ! . . وكما يروي جماع مصادره الأساسية هي لمنفعة بجموع خلق الله ! . . وكما يروي الله ، صلى الله عليه وسلم ، ف « المسلمون شركاء في ثلاث : الماء ، والكلأ ، والنار . وثمنه حرام » . . و « ثلاث لا يمنعن : الماء ، والكلأ ، والنار » . . وعندما سئل الرسول عن « الشيء » الذي لا يحل منعه ؟ » قال : « الماء ، والملح ، والنار » . . (11)

ذلك هو معيار « العدل » ، كضرورة إنسانية واجبة ، بكتاب الله وسنة الرسول عليه الصلاة والسلام . . ولقد نعم المسلمون بهذا العدل عندما وضعت فلسفته في التطبيق على عهد النبي ودولة الخلافة الراشدة ، فكانت تلك الفترة \_ في تاريخنا \_ بمثابة السابقة الدستورية التي تبلورت فيها فلسفة عدل الاسلام ، وذلك يوم أن حكم عمر بن

<sup>(</sup>١٤) العلق : ٦ ، ٧ . (١٥) الرحمن : ١٠ . (٢٦) البقرة : ٢٩ . (٤٧) الجاثية : ١٣ .

<sup>(</sup>٤٨) الحديد : ٧ (٤٩) روى هذه الأحاديث ابن حنبل وابن ماجة .

الخطاب فقال: « والذي نفسي بيده ما من أحد إلا له في هذا المال حق ، أعطيه أو منعه ، وما أحد أحق به من احد ، وما انا فيه آلا كاحدهم . . فالرجل وبلاؤه . . والرجل وقدمه . . والرجل وغناؤه . . والرجل وحاجته . . هو ما لهم يأخذونه ليسهو لعمر ولا لآل عمر » (١٠٠) . . . ويوم حكم على بن أبي طالب فقال: « إن الله فرض في أموال الاغنياء أقوات الفقراء ، فما جاع فقير إلا بما متع به غني ! . . إن الغنى في الغربة وطن ، والفقر في الوطن غربة . . . وإن المقل غريب في بلدته ! . . انتم عباد الله ، والمال مال الله ، عندما حكم خامس الخلفاء الراشدين عمر بن عبدالعزيز ، فأعاد عندما حكم خامس الخلفاء الراشدين عمر بن عبدالعزيز ، فأعاد نصب ميزان العدل ، بعد أن اختل ، ورد المظالم إلى اهلها . . وأعلن في الناس أن « المال نهر أعظم . . والناس شرّبهم [ أي نصيبهم وماؤهم ] فيه سواء » ؟! . . (١٥)

#### \* \* \*

إن « العدل الاجتماعي » : « واجب وفريضة » . . وليس مجسرد « حسق » من « الحقسوق » . . وتخلف هذا العسدل يهسدم أركان « التعاقد » القائم بين الحاكمين وبين المحكومين ، ويلغى شرعية « السلام » المفترض بين الطبقات الاجتماعية ، لأن هذا السلام رهن بس « تكافل » هذه الطبقات في تحقيق « الضرورات الواجبة » لسائس

<sup>(</sup>٥٠) [ طبقات ابن سعد ] جـ٣ ق ١ ص ٢١٩ ، ٢١٦ ، ٢١٩ .

<sup>(</sup>٥١) [ نهج البلاغة ] ص ٤٠٨ ، ٣٧٣ ، ٣٦٦ . طبقة دار الشعب القاهرة . و [ شرح نهج البلاغة ] ـ لابن ابي الحديد ـ جـ ٧ ص ٣٧٠ . طبعة القهرة سنة ١٩٦٧م .

<sup>(</sup>٢٥) الأصفهاني [كتاب الأغاني] جـ ٩ ص ٣٣٧٥ . طبعة دار الشعب . القاهرة .

اعضاء الجسد الاجتاعي ـ الأسة ... ومن هنا كانت المأشورات الاسلامية الشريفة : « إذاع جاع مؤمن فلا مال لأحد » أ . . و « من احتكر طعاما ار بعين ليلة فقد برىء من الله تعالى و برىء الله تعالى منه ، وأيمّا أهل عرصة (٢٠٠ أصبح فيهم امر ؤ جائع فقد برئت منهم ذمة الله تعالى » إ (٤٠٠) . فمشر وعية الحيازة ، وحرمة « ملكية المنفعة » في الأموال قائمة كحق من حقوق ذمة الله تعالى . . وتخلف قيام فريضة « العدل الاجتاعي » يرفع حماية « ذمة الله » عن هذه الحيازات . ومن هنا كان عجب ابي ذر الغضاري وتعجبه عندما قال : « عجبت لرجل لا يجد في بيته قوت يومه ، كيف لا يخرج على الناس شاهرا سيفه » . . فالمنطلق . . والإطار هو « وجوب » المعدل ، السياسي والقانوني والاجتاعي كفريضة « إلهية ـ إنسانية » ، لا النظر اليه كمجرد « حق » من الحقوق . .



<sup>(</sup>٣٠) العرصة : الساحة . . والفضاء الذي تتحلقه وتجاوره المساكن . (٤٥) رواه الامام احمد .

# ضروبرة العسلم

ليس هناك خلاف على « ضرورة العلم » لأية نهضة حديثة تنشدها أمة من الأمم . . وخاصة إذا كانت هذه الأمة تواجه تحديات كثيرة وقاسية ، يفرضها عليها أعداء كشيرون ، كيا هو الحال مع امتنا العربية الاسلامية . وليس هناك خلاف على أن « الفتوحات العلمية » التي أزدانت بها حضارتنا العربية الاسلامية في عصرها الذهبي ، قد لعبت الدور المتميز في الازدهار الذي حققته هذه الحضارة . . . ولاعلى أن « الانجازات العلمية » المتميزة التي صنعتها هذه الحضارة ، في غتلف فروع المعرفة العلمية ـ بمعناها الرحب ـ هي التي وسعت أفق هذه الحضارة ، وأعطتها الصبغة العملانية التي تميزت بها ، وجعلتها منارة العالم لعدة قرون . تلك حقائق امتلأت وتمتلئ بها الأسفار التي خصصها أصحابها لتاريخ العلوم ، عربا ومسلمين كانوا أم من المستشرقين (١٠) . .

أما القضية التي نود أن نخصص لها هذا الحديث ، فهي موقف « الاسلام الدين » من العلم وكيف كان هذا « الموقف الثابست والمبدئي » هو العامل الأول والفاعل الأساسي وراء الانتقال بالجماعة العربية من « الجاهلية » وبداوتها إلى « العلم » وحضارته . . . لأن هذا الموقف ، بسبب من « ثباته » وماله من « قداسة » ، لاتنزال له الصلحية ، اليوم وغدا ، لينتقسل بالأمنة من « التخلف » إلى « التقدم » ، ومن « الركود » إلى « النهضة » ومن « الكسل العقلي »

<sup>(</sup>١) انظر ، على سبيل المثال : [ تاريخ العلم ] لسارتون . طبعة دار المعارف . القاهرة سنة ١٩٥٧م .

إلى « التوقد العقلاني » ، ومن « الخرافة الساذجة » إلى « السروح العلمية » التي طبعت فكر الاسلام ونهج المسلمين اللذين وعوا خصائص هذا الدين الحنيف! إن الإشارة إلى موقف الاسلام من العلم . . وهو الموقف الذي رآه فيه « ضرورة إنسانية ودينية واجبة » هو هدف هذا الحديث . .

\*\*\*

ومنذ البدء ، لابد أن نعي دلالة الاستهلال الذي بدأ به الوحي رسالة الاسلام إلى رسوله محمد بن عبد الله ، عليه الصلاة والسلام . . . لقد كان استهلالا يعلن ميلاد طور جديد للإنسانية ، بلغت فيه سن الرشد والنضيج ، فكانت كلمته الأولى - في الأمة الأمية ، وإلى النبي الأممي ، وبصيغة الأمسر والوجسوب - هي : [ اقرأ ] . . . وحتى يوضع هذا « التكليف ـ الواجب » ـ الذي يُبدو يؤكد إمكانه ، اقترن الأمر [ اقرأ ] بالحديث عن قدرة الشارع ، سبحانه وتعالى ، وعن نعمه وآلائه ، ومنها العلم . . والتعليم . . . [ اقرأ باسم ربك الله على خلق الانسان من علق . اقرأ وربك الأكرم . الذي علم بالقلم . علم الانسان مالم يعلم ](١) إنه تكليف واجب ، بدأت به آيات الكتاب ، اللذي سمي ـ لحكمة لاتخفى ـ بـ [ القرآن ] . . وصاحب هذا التكليف ، سبحانه . . [ الرحمن . علم القرآن . خلق الانسسان . علمه البيان ](٣) ! . . والذي إذا أقسم ، سبحانه ، كان قسمه : [ ن ، والقلم وما يسطرون ](1) ! . .

لقد كانت هذه البداية علامة بارزة ، ونقطة تحول ، وتاريخ ميلاد مرحلة متميزة على درب مسيرة الانسان وتطوره ، لا في المحيط العربي

 <sup>(</sup>٢) العلق : ١ ... ه . (٣) الرحمن : ١ - ٤ . (٤) القلم : ١.

وحده ، وإنما لعصوم رسالة الاسلام وعالميته بالنسبة للبشرية جمعاء ! . . ولذلك ، فلم تكن صدفة ، ولا هي بالغريبة ، أن تسمى المرحلة التي سبقت هذه البداية مرحلة ما قبل [ اقرأ] به « الجاهلية » . . فبقدر دلالة هذه التسمية على طبيعة تلك المرحلة ، لها ، كذلك ، دلالتها على الطبيعة ، المغايرة للمرحلة التي اعقبت بدء الوحي ، « بوجوب العلم م وضرورته » إلى الرسول ، عليه الصلاة والسلام . وبدون فهم حقيقة هذه الدلالة يستحيل علينا أن نفهم ونعي أبعاد التغيرات التي حدثت في « دار الاسلام » منذ ذلك التاريخ . . . .

- فالناس قد انخلعوا من « ظلمات الجاهلية » إلى « نسور الاسلام » ! . .
- وأساطين الجاهلية ـ الذين غدوا كبار الصحابة ـ تعلموا الدين ،
   وتعلموا القراءة والكتابة ، وغدوا « حكياء » وليسوا مجرد قارئين
   كاتبين ! . .
- والنبي الأمي ، على الذي كانت « أميته » واحدة من أدلة صدقه وهو يبلغ القرآن الذي أعجز الفصحاء من الأميين ومن أهل « الكتاب » . . [ وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك إذًا لارتباب المبطلون ] ( الكناب المبطلون الشير من المفسرين للقرآن ، إنه هو الآخر ، قرأ وكتب .. بعد أن شهدت أميته لصدقه .. كجزء من إنجاز الاسلام محو أمية الأميين ! ( ) . .
- والعبيد . . والهمل . . والأعراب الجفاة الغلاظ . . أضحوا فقهاء . . بل وحكماء ! . .

<sup>(</sup> ٥ ) المعنكبوت : ١٨ . ( ٦ ) انظر القرطبي [ الجامع لأحكام القرآن ] ج١٣ ص ٣٥١ ـ ٣٥٣ .

● وتحقق « الحلم الذي حلم به الفلاسفة من قبل ، والذي تمناه أفلاطسون [ ٢٤٧ ع. ٤٢٧ ق . م] في « جمهوريته » : أن يحكم العلماء ، وأن تكون السلطة في المجتمع والدولة للعلماء . . . نعم ، لقد تحقق هذا الحلم في دولة الخلافة الراشدة ، وظل موقفا يلتزمه المتكلمون والفقهاء الاسلاميون كلما كتبوا عن شروط الإمامة وصفات الإمام في دولة الإسلام . . .

لقد حكم القراء والفقهاء والمجتهدون والحكماء . . . ووجدناهم يتحدثون عن ضرورة « التفقه » لمن يتسولي السلطة ، قبسل أن يتولاها . . لأن العلم هو حياة النفس الانسانية ، و بحكم العلماء تحيا الأمة . . أما النقيض ففيه الهلاك . . . و بكلمات الخليفة الراشد عمر بن الخطاب : « تفقهوا قبل أن تسودوا . . إنه لا إسلام إلا بجماعة ، ولا جماعة إلا بإمارة ، ولا إمارة إلا بطاعة ، فمن سوّده قومه على الفقه كان حياة له ولهم ، ومن سوّده قومه على غير فقه كان هلاكا له ولهم » (٧) ! . . . ولذلك فلم يكن غريبا أن نجد كل تيارات الاسلام الفكرية تجمع على اشتراط أن يكون الحكم للعلماء . . وأن تكون السلطة لأهل العقل . . وأن تكون الولاية العظمى للمجتهدين . . فالإمام يجب « أن يكون عالما ، لايقل عن مبلغ المجتهدين ، في الأصول والفروع ، في الحلال والحرام وسائر الأحكام . . . ذا رأي ومعرفة بالأمور . . . سائسا . . . مهتـديــا إلــي وجـــوه التدبيـــر في السلم والحرب . . . صاحب عقل يضمن صلاح المتصرفات . . » (^) ! . . فإذا تخلف هذا الشرط، فلا شرعية للدولة والولاية والإمامة ، وإنما لهي ولاية « تغلب . . واغتصاب . . .

<sup>(</sup> ٧ ) رواه البخاري والدارسي . .

<sup>(</sup> ٨ ) د . محمد عمارة [ المعتزلة وأصول الحكم ] ص١٩٢ ــ ٢٠٦ طبعة القاهرة ــ كتاب الهلال ــ ١٩٨٥ م .

واستبداد » . . هكذا حقق الاسلام ، في المهارسة والتطبيق ، حلم الفلاسفة والحكماء ! . . ولم يكن ذلك بالأمر الشاذ أو الغريب . .

أما كيف أن ذلك لم يكن شاذا ولا غريبا . . فأن عليه الأدلة الكثيرة من موقف الاسلام إزاء « العلم » ، اللذي رآه « ضرورة إنسانية ـ وشرعية » فرضها الله لإحياء الانسان . . ولصلاح الدين . . ولعمران الدنيا . . جميعا ، وعلى حد سواء . . .

• فالعلم هو نور البصر والبصيرة . . بينا الجهل هو الظلمة ، بل والعمى . . [ أفمن يعلم أنما أنزل إليك من ربك الحسق كمن هو أعمى ، إنما يتذكر أولوا الألباب ] (١٠ . . . . وفي الحديث الشريف يقول الرسول ، وفي : « مثل العلماء في الأرض كمثل النجوم في السياء ، يهتدى بها في ظلمات البر والبحر ، فإذا انظمست النجوم أوشك أن تضل الهداة » (١٠٠ أ . .

والعلم - في « وجوبه » وفي « ضرورت » - يتعسدى ضرورة « الضوء » و « النور» ، إلى حيث يراه الاسلام « قوام الحياة » . . . واذا كان أدبنا الاجتاعي الحديث قد ألف تشبيهنا للعلم ، في الأهمية ، بالماء والهواء ، فإن مأثورات إسلامية قديمة تجعل حاجة الانسان إليه مساوية لحاجته إلى الطعام والشراب . . فالحسن بن صالح يقول : « إن الناس يجتاجون إلى هذا العلم في دينهم كما يحتاجون إلى الطعام والشراب في دنياهم » (١٠) أ . . . بل إن هذه المأثورات تجعل في العلم « الحياة » وفي فقدانه « الهلاك » ! . . فلقد سأل هلال بن خباب سعيد بن جبير [ ٥٥ - ٩٥ هـ/ ٢٦٠ - ٢٠٠ علاقة هلاك الناس ؟ - فأجاب :

<sup>(</sup>٩) الرعد : ١٩ . (١٠) رواه الامام أحمد . (١١) دواه الدارمي .

« إذا هلك علماؤهم »(١٠) ! . . إنه يتعمدى مرتبة « الضرورة » اللازمة « للحياة » ليصبح هو « الحياة » ، وليصبح في تخلف هلاك الحياة بضلال الأحياء ! . .

و إن العلم ، بنظر القرآن الكريم ، قد كان السر والسبب الذي من أجله استحق الإنسان شرف الحلافة ، في الأرض ، عن الله سبحانه وتعالى . . ففاز بهذا الشرف دون سائسر المخلوقات ، بمن فيهم الملائكة المقربون . . [ وإذا قال ربك للملائك ... : إني جاعل في الأرض خليفة قالوا : أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقسدس لك ؟ قال : إنسي أعلم مالا تعلمون . وعلم آدم الأسهاء كلها ثم عرضهم على الملائكة ، فقال : أنبئوني بأسهاء هؤلاء إن كنتم صادقين . قالوا : سبحانك لاعلم لنا أنبئوني بأسهاء هؤلاء إن كنتم صادقين . قالوا : سبحانك لاعلم لنا فلما أنباهم بأسهائهم ، قال : ألم أقل لكم إني أعلم غيب السموات فلما أنباهم بأسهائهم ، قال : ألم أقل لكم إني أعلم غيب السموات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون ] (١٢٠) . . لقد رجمع العلم كفة من في طبيعته الخطأ على الملائكة المقربين الذين لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون . ! .

والعلم ، بنظر القرآن الكريم ، هو جماع الوحي الإلهي . . فهذا الوحي هو « كتاب » و « حكمة » و « علم » جديد توحيه السهاء إلى المصطفين الأخيار من الأنبياء ، ليتسلحوا به في صراعهم ضد المكذبين ، وليوظفوه في صناعة هداية الانسان . . [ ولولا فضل الله عليك ورحمته لهمت طائفة منهم أن يضلوك ، وما يضلون إلا أنفسهم وما يضرونك من شيء ، وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك

<sup>(</sup>١٢) رواء الدارمي . (١٣) ) البقرة : ٣٠ ـ ٣٣ .

ما لم تكن تعلم ، وكان فضل الله عليك عظيا ](١٠٠٠). بل اننا واجدون رسول الله ، ﷺ ، يجدد لنا أن التعليم هو وظيفته وجوهر مهمته وجاع رسالته . . إنه بشير ونسذير . . وأداته هي « العلسم » و « التعليم » فهو « الرسول المعلم » ! . . وفي الحديث الذي يرويه عبد الله بن عمر يقول : « مر الرسول ، ﷺ ، بمجلسين في مسجده ، فقال : كلاهماخير ، وأحدهما أفضل من صاحبه . أما هؤلاء \_ ] أهل مجلس العبادة والذكر ] \_ فيدعون الله ويرغبون إليه ، فإن شاء أعطاهم ، وإن شاء منعهم ، وأما هؤلاء \_ [ أهل عبلس العلم ] \_ فيتعلمون الفقه والعلم ، ويعلمون الجاهل ، فهم أفضل وإنما بعثت مُعلمًا ، ثم جلس بينهم »(١٠٠) ! . .

و لان هذا هو مقام العلم في الاسلام ، فلقد انتشرت في القرآن الكريم الآيات التي تعلن عن أن هذا الكتاب الكريم هو ، في الجوهر والأساس ، كتاب العلماء الذين أوتوا العلم ، قبل أن يكون كتاب الذين لا يعلمون . . . إنهم هم المؤهلون لفقهه ، وعقل الآيات التي تحدث عنها والأمثال التي ساقها . . أما غيرهم فلهم مرتبة « التقليد » للعلماء والفقهاء ! . . [ كتاب فصلت آياته قرآنا عربيا لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ] (١٠٠٠ . . [ بل هو آيات بينات في صدور الذين أوتوا العلم ، وما يجحد بآياتنا إلا الظالمون على أن في ذلك لأيات السموات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم ، إن في ذلك لأيات للعالمون ] (١٠٠٠ . . [ . . وتسلك حدود الله يبينها لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . . [ قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون ] (١٠٠٠ . وتسلك حد لله يونه في المراد الآيات القوم يعلمون ] (١٠٠٠ . وتسلك حد لود الله يونه في المراد الله يونه في المراد الله يونه في المراد الله يونه في المراد المراد الله يونه في المراد الله يونه المراد الله يونه في المراد الله يونه في المراد الله يونه في المرا

<sup>(</sup>١٤) النساء : ١١٣ ـ ( ١٥ ) رواه الدارمي وابن حئبل . ( ١٦ ) فصلـت : ٣ .

<sup>(</sup>١٧) العنكبوت : ٤٣ . ( ١٨ ) العنكبوت : ٤٩ . ( ١٩ ) الروم : ٢٢ -

 <sup>(</sup> ۲۰ ) البقرة : ۲۳۰ ، ( ۲۱ ) الأنعام : ۹۷ .

[ وكذلك نصرف الآيات وليقولسوا درست ولنبينه لقسوم يعلمون ] (۱۳ ) . . [ كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون ] (۱۳ ) . . ورغم توجه القرآن وشريعته إلى الكافة ، فليس يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون . . [ أمّن هو قانت آناء الليل ساجدا وقائم عجلر الآخرة ويرجو رحمة ربه ، قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ؟ إنما يتذكر أولوا الألباب ] (۱۲ ) .

ولما كان القرآن الكريم هو ، في الأساس ، كتـاب العلماء . . . الذين أهَّلهم علمهم لتدبر آياته ، وفقه مراميه ، ووعى الأمثال التي ضربها . . كَان العلم ، بنظر القرآن ، هو سبب الايمان والسبيل إليه . . وتلك ميزة تميز الاسلام بها وامتاز على غيره من الديانات . . إن القديس المسيحي « أنسلم » [ ١٠٣٣ - ١١٠٩ م] يحدد موقف المسيحية من هذه القضية بقوله: « يجب أن تعتقد أولا ، بما يعرض على قلبك ، بدون نظر ، ثم اجتهد بعد ذلك في فهم ما اعتقدت . فليس الايمان في حاجة إلى نظر عقل » ا (٢٥٠، ٠٠٠ أما الاسلام، فهو على النقيض من ذلك تماما . . فطريق معرفة الله فيه : العقل . . ومناط التكليف فيه . . العقل . . والحكم في نصوصه ومأثوراته : العقل . . ووحيه « معجزة \_ عقلية » ، لا تدهش العقل ، و إنما ترعى وتشحذ وتنمي ما له من قدرات وملكات . . لقد حدد الأسلام ، في حسم ووضوح ، أن العلم هو سبب الايمان وسبيل التصديق بالدين . . [ ألَّم تر أن الله أنزل من السهاء ماء فأخرجنا به ثمرات مختلفاً الوانها ، ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف الوانها وغرابيب سود . ومن الناس والدواب والأنعام مختلف ألوانه كذلك ، إنما يخشى

<sup>(</sup> ٢٢ ) الأنصام : ١٠٥ . ( ٢٣ ) الأعراف : ٣٢ . ( ٢٤ ) الزمر : ٩ .

<sup>(</sup>٧٥) [ الأعيال الكاملة للإمام محمد عبده ] جـ٣ ص ٢٦٢ . دراسة وتحقيق : د . محمد عيارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م ،

الله من عباده العلماء ، إن الله عزيز غفور ] . . ("") فالوعبي بآيات " كتاب الكون " \_ أي العلم \_ هو الذي يجعل العلماء مؤمنين برب هذه الآيات . . بل إن ذلك كافل لأن يكونوا على حد الخشية لرب هذه الآيات . .

ولهذه « الطبيعة الاسلامية » ، التي ميزت موقف الاسلام من العلم ، شاعت في المأثنورات الإسلامية - قرآنا وسنة - الآيات والأحاديث التي أحلت « العلماء » أرفع الدرجات . . [ يأيها الذين آمنوا إذا قيل لكم تفسحوا في المجالس فافسحوا يفسح الله لكم ، وإذا قيل انشزوا فانشزوا يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا

<sup>(</sup>٢٦) فاطر : ٢٧ ، ٢٨ . (٢٧) رواها الدارسي .

العلم درجات، والله بما تعملون خبير] .. (٢٠٠) .. وعندما نقرأ تفسير ابن عباس [ ٣ ق هـ - ٦٨ هـ / ٦١٩ - ٦٨٧م] لهذه الآية ، نجده يقول إن معناها : « يرفع الله الذين أوتوا العلم على الذين آمنوا درجات » ! (٢٠١) . أما السنة النبوية فإنها تفيض في ذكر الأحاديث التي ترفع مكانة العلماء من مثل ذلك الذي يقول فيه الرسول ، صلى الله عليه وسلم : « من سلك طريقا يلتمس به علما سهمل الله به طريقا من طرق الجنة ، فإن الملائكة لتضع أجنحتها رضا لطالب العلم ، وإن طالب العلم ليستغفر له من في السماء والأرض حتى الحيتان في الماء . وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ، إن العلماء هم ورثة الأنبياء ، إن الانبياء لم يورثوا دينارا ولا درهما ، وإنما ورثوا العلم ، فمن أخذ به أخذ بحظ وافر » . (٢٠٠)

وإذا كان القسط والعدل هو جمّاع الشريعة الاسلامية وأهمم مقاصدها ، فلقد أنبأنا الله ، سبحانه وتعالى ، في القرآن الكريم ، أن العلماء ـ مع الله والملائكة ـ هم الذين شرفوا بأمانة النهوض بهذا التكليف الجسيم والعظيم ! . . [شهد الله انه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائما بالقسط، لا إله إلا هو العزيز الحكيم] . . (١٧)

● لكن الاسلام لا ينظر إلى العلماء هذه النظرة إذا هم اختصوا بمنافع علمهم واستأثروا بلذته من دون الناس . . فالشريعة تتوجه للجمهور ، ومصلحة مجموع الأمة هي معيار الحل والحرمة ، والنفع والضرر ، والصواب والخطأ . . وما رآه المسلمون ـ كأمة ـ حسنا فهو عند الله حسن . . ولذلك وجدنا المأثورات الاسلامية لا تضفى الشرف إلا على العلم الذي ينفع الناس ، فاقتران المبدأ بالغاية ، والمنطلقات بالمقاصد واحدة من مميزات النظرة الشمولية و « النهج

<sup>(</sup>۲۸) المجادلة : ۱۱ ، (۲۹) انظره في سنن الدارمي . (۳۰) رواه الترمذي وابن ماجة وابو داود والدارمي وابن حنبل . (۳۱) آل عمران : ۱۸ .

الجدلني » في فلسفة الإسلام . . . وفي الحديث الشريف يقول الرسول ، صلى الله عليه وسلم : « إن مثل علم لا ينفع كمثل كنز لا ينفق في سبيل الله » إ (٢٢) . . ومن الكلمات الماثورة عن الصحابي أبي الدرداء : « إن من أشر الناس عند الله منزلة يوم القيامة عالم لا ينتفع بعلمه » إ (٢٣) . . وكم هي عميقة ، ودالة ، كلمات الصحابي الجليل سلمان الفارسي ، تلك التي كتبها إلى أبي الدرداء ، وقال فيها : « إن العلم كالينابيع ، يغشاهن الناس ، فيختلجه هذا وهذا ، فينفع الله به غير واحد . وإن حكمة لا يتكلم بها كجسد لا روح فيه ، وإن علم علما لا يخرج ككنز لا ينفق منه . وإنما مثل العالم كمثل رجل حل سراجا في طريق مظلم يستضيء به من مر به ، وكل يدعو له بالخير » (٢٠) . . فالعلم « الحيي » ، هو اللي يبعث « الحياة » في بالحياء » أ . . إنه « الفكر » الذي يجسده « العمل » . . ووفق عبارة الصحابي الجليل معاذ بن جبل : « اعملوا ما شئتم بعد أن عبارة الصحابي الجليل معاذ بن جبل : « اعملوا ما شئتم بعد أن تعلموا ، فلن يأجركم الله بالعلم حتى تعملوا » ؟ ا . . (٢٠)

ولا يحسبن أحد أن العلم ، بنظر الإسلام ، هو فقط علوم الشرع والدين . . فالرسول ، صلى الله عليه وسلم ، عندما قال : « ما كان من أمر دينكم فأنتم أعلم به . . » (٢١١) من أمر دينكم فأنتم أعلم به . . » (٢١١) قد حدد أن نطاق العلم يتجاوز علوم اللدين . . والقرآن الكريم عندما يذم الذين يقفون بعلمهم ، عند «الصنائع الدنيوية» لا يقصد ذم « علوم الصنائع » ، وإنما هو يدعو إلى « تكامل المعرفة » ، بربط علوم الدنيا بالغايات الروحية والايمانية للدين . . فهو يذم الكافرين علوم الدنيا بالغايات الروحية والايمانية للدين . . فهو يذم الكافرين علوم الدنيا وهم عن الأخسرة هم غافلون ] (٢٢١) م . لأنه هو الذي يتحدث عن نعم الله وآلائه المتمثلة في غافلون ] (٢٢١) م . لأنه هو الذي يتحدث عن نعم الله وآلائه المتمثلة في

<sup>(</sup>٣٢) زواه ابن حنبل . (٣٣) رواهــا الدارمي . (٣٤) رواهـا الدارمي .

<sup>(</sup>٣٥) رواها الدارمي . (٣٦) رواه مسلم وابن ماجة وابن حنبل . (٣٧) الروم : ٧ .

« تعليم » النبي داود ، عليه السلام ، « الصنائع الدنيوية » . . . [ وعلمناه صنعة لبوس لكم لتحصنكم من بأسكم فهل أنتم شاكرون ] (٢٨٠ . . [ ولقد آتينا داود منا فضلا يا جبال أوبي معه والطير وألنا له الحديد . أن اعمل سابغات وقدر في السرد واعملوا صالحا إنى بما تعملون بصير ] (٢٠١ . . وفي الحديث النبوي الشريف ، يقول الرسول ، صلى الله عليه وسلم : « تعلموا العلم ، وعلموه الناس ، وتعلموا القرآن وعلموه وتعلموا القرآن وحده ، الناس » . . (٠٠٠ . . فالعلم ، بنظر الاسلام ، ليس القرآن وحده ، وليس علوم الوحي والشريعة فقط ، بل إنه شامل لكل ما يجيى الجسد والروح ، وينهض بعهارة الكون ويرقى بروح الانسان . . إنه والحياة » ؛ . .

• ذلك هو موقف الاسلام من العلم . . لقد تجاوز به نطاق « الحق » إلى حيث جعله « فريضة إلهية . . وضرورة إنسانية » . . وبنص حديث الرسول ، صلى الله عليه وسلم : « طلب العلم فريضة على كل مسلم » (١٠٠٠ . . إنه ضرورة ، « وفرض عين » على كل إنسان ، وليس مجرد « حق » من « الحقوق » ، يباح لصاحبه التنازل عنه بالاختيار ، دون إثم أو حرج أو تثريب . . وحتى عندما يكون « تخصصا » يعز تحصيله على « الكافة والجمهور » ، ودرجة من التحصيل لا يبلغها إلا « الراسخون » في العلم ، نراه ، بنظر الاسلام ، « فرض كفاية » ، أي فريضة اجتاعية واجبة على مجموع الأمة ، يقع الإثم على الأمة جمعاء إذا حدث التفريط فيه ! . . [ وما كان المؤمنون لينفروا كافة ، فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقه وا في الدين وليندروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يعذرون ] . (٢٠)

<sup>(</sup>٣٨) الانبياء : ٨٠ . (٣٩) سبأ : ١٠ ، ١١ . (٤٠) رواه الدارسي . (٤١) رواه أبسن ماجة . (٤٢) التوبة : ١٣٢ .

إن الاسلام الذي جاء ليخرج الانسانية من « ظلمة الجاهلية » إلى « نور العلم » ، وليبلغ بها « مرحلة الرشد العقلي » على درب تطورها الشاق والطويل . . لم ير الانسان ، أي إنسان ، وكل إنسان ، إلا ذا صلة وثيقة بالعلم . . فالاسلام قد جاء لهداية الانسان ونجاته . . والعلم هو سبيل الهداية وأداة النجاة . . ومن هنا تأتي اهمية مضامين الماثورات الاسلامية الكثيرة . . من مثل قول الصحابي عبدالله بن مسعود : « أضد عالما ، أو متعلما ، أو مستمعما . ولا تكن الرابع فتهلك » الانه . . فالعالم ، والمتمع للعلم . . هم السالكون سبيل النجاة ، والمتعلقون باسباب الحياة . . أما غيرهم فهالك . . وقول الصحابي خالد بن معدان : « النباس : عالم ، ومتعلم ، وما بين ذلك همج لا خير فيه » . . (23)

وفي تحصيل هذه «الضرورة».. وفي أداء هذه «الفريضة»، طلب الاسلام من السلمين منافسة الأمم الأخرى، وحذرهم من أن يغلبهم الآخرون في هذا الميدان الشريف من ميادين الصراع.. ورحم الله الصحابي الجليل أبا ذر الغفاري.. فلقد قال: «أمرنا النبي، صلى الله عليه وسلم، ألا يغلبونا على ثلاث: أن نأمر بلعروف.. وننهى عن المنكر.. ونعلم الناس السنن»!. (٥٠) ولقد شهدنا، ولا زلنا نشهد عبرة التاريخ.. فعندما وضع المسلمون المبدأ الاسلامي في «ضرورة العلم» بالمهارسة والتطبيق، غلبوا الأمم الأخرى وإضاءوا الدنيا بسور حضارتهم «العلمية المؤمنة».. وعندما تخلفوا، في هذا الميدان، غلبهم الآخرون.. إنه «قانون» عمل فنهض به السلف.. ولا بد من عودته للعمل إذا أخرجت للناس..

<sup>(</sup>٤٤) رواها الدارمي . (٤٤) رواه الدارمي . (٤٥) رواه الدارمي .

## ضرورة الاشتغال بالشكون العامة

إن ذورة ما بلغته الحضارات الأخرى ، في الاحتفال « بحقوق » الانسان السياسية ، في عصرنا الحديث ، قد تمثلت في تأثيم وتجريم حرمان المواطن من «حق » الاهتام بشئون مجتمعه والاشتغال بهذه الشئون . . لكن الاسلام ، منذ ظهوره قبل أربعة عشر قرنا ، قد جعل ذلك « فريضة واجبة » على الانسان . . بل لقد جعل الاهتام بشئون المجتمع ، والاشتغال بالقضايا العامة ، والتدخيل بالقول والفعل لتقويم شئون المجتمع وتطويرها وتغييرها . . جعيل ذلك « فرض كفاية » ، فارتفع به عن منزلة « فرض العين » ، الذي هو حال فرائض أخرى مثل الصلاة والصيام والحج ، وما شاببها من أركان الاسلام . . « ففرض العين » : واجب « فردي » ، يقع إثم تركه والتخلف عن أدائه على الفرد التارك له . . أما « فسرض الكفاية » : فإنه واجب « جماعي » و « اجتماعي » ، يقع إثم تركه على الأمة جماء . .

لقد صاغ الاسيلام هذه « الفريضة الاجتاعية » تحت عنوان : « الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر » . . وتحدث القرآن الكريم عنها « كواجب كفائي » على الأمة وليس كمجرد « حق » يباح لصاحبه أن يتنازل عن ممارسته ، فقال مخاطبا الأمة بصيغة « أمر الوجوب » : [ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الحير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ] (۱) . وحدثنا عن أن النهوض بهذه « الفريضة الاجتاعية » هو المعيار الذي تكون به الأمة خيرة في حياتها الدنيا ، ومُتَخَيرة عند الله . [ كنتم خير أمة أخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف وتنهون

<sup>(</sup>١) أَلُ عمرانُ : ١٠٤ .

عن المنكر]. (\*) فكها كانت هذه هي صفة الأمة المتخيرة ، وهذا هو معيار اختيارها وتخيرها ، كذلك كان التضريط في هذه « الفريضة الاجتاعية » معيار الضلال المستوجب لغضب الله ، والمفضى إلى الشقاء في الدنيا والآخرة . . إنه نهج المنافقين الفسقة وديدنهم : الشقاء في الدنيا والآخرة . . إنه نهج المنافقين الفسقة وديدنهم : المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض ، يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف ويقبضون أيديهم ، نسوا الله فنسيهم ، إن المنافقين هم الفاسقون ] (٣) . . وهو سبب خسران بني إسرائيل ـ الـذي أصبح عبرة تاريخية للمعتبرين ـ [ لعن الذين كفروا من بني إسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم ، ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون . كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون ] . (١)

ولقد سارت السنة النبوية الشريفة على هذا الدرب، تبيانا لهذا النهج القرآني، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الايمان»! (٥٠٠٠ وعلمنا نبينا أن التفريط في هذه « الفريضة الاجتاعية » لا يفسد « دنيانا » فقط، بل إنه يجبط أعهالنا، ويحجب الانسان عن ربه، فلا تستجاب دعواته، رغم أن الله أقرب إليه من حبل الوريد، فقال: « لتأمرون بالمعروف، ولتنهون عن المنكر، ولتأخذن على يد الظالم، ولتأطرئه على الحق أطرا، أو ليضربن الله بعضكم ببعض، ثم تدعون فلا يستجاب لكم » . (٥٠٠ . وقال: « إذا رأيتم الظالم فلم تأخذوا على يديه يوشك الله أن يعمكم بعذاب من عنده » ! . . (١٠)

أما سبيل المسلمين إلى النهوض بهـذه « الفريضـة الاجتماعية » ـ

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١١٠ . (٣) التوبة : ٧٧ . (٤) المائلة : ٧٨ ، ٧٩ .

<sup>(</sup>هُ) رواه مسلم والترمذي والنسائي وابن حنبل . (٦) رواه الترمذي وابو داود وابن ماجة وابن حنبل . (٧) رواه الترمذي .

فريضة الاسهام الايجابي في شئون المجتمع والدولة .. فهو السبيل السلمي في الأمر بالمعروف دائما وأبدا . . وهو ذات السبيل السلمي في النهي عن المنكر إن حقق الغاية وإلا فالقتال والثورة هي السبيل لإزالة المنكر من واقع المسلمين . . إن غرس « المعروف » في المحيط الاجتاعي لا سبيل له إلا السلم والموعظة الحسنة . . وفي غرس « المعروف » ، وفي اقتلاع « المنكر » لا بد من « العلم » قبل الأمر والنهي . . ولا بد من « الصبر » والنهي . . فإن لم يثمر السلم في اقتلاع المنكر من المجتمع كانت بعدها . . فإن لم يثمر السلم في اقتلاع المنكر من المجتمع كانت الثورة « واجبا اجتاعيا » لتحقيق هذه الغاية وليست مجرد « سبيل مشروع » . . [ أذِن للذين يُقاتَلُون بأنهم ظلموا ، وإن الله على نصرهم لقدير . الذين أخرِجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ، ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا ، ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز ] . (^)

فالقتال « فريضة اجهاعية » على المظلومين ضد الظالمين . . على الذين أخرجوا من ديارهم ضد الذين أخرجوهم من هذه الديار . . فالصراع العنيف هنا هو مبضع الجراح الذي يعيد إلى المجتمع العافية والصحة والتوازن من جديد . . وهو ، أيضا ، « فريضة اجهاعية » لتحرير المستضعفين في الأرض ، الذين عزلهم الطغاة عن امتلاك مقدرات أنفسهم وخيرات أوطانهم ، فأخرجوهم منها « حكما » وإن احتبسوهم فيها « فعلا » . . [ وما لكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين يقولون ربنا اخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك وليا واجعل لنا من لدنك نصيرا ] . . ؟! (\*) ولنتأمل دلالة الحديث النبوي ، في هذا لدنك نصيرا ] . . ؟! (\*)

<sup>(</sup>٨) ألحج: ٣٩، ٤٠. (٩) النساء: ٧٥,

الحوار الذي بدأه الصحابي الجليل حذيفة بن اليان ، عندما سأل رسول الله ، رسول الله ، وسلم ، قائلًا : « يما رسول الله ، أيكون بعد الخير الذي أعطينا شر ، كما كان قبله ؟ »

... قال الرسول : « نعم » !

\_قال حذيفة: « فبمن نعتصم » ؟!

ـ قال الرسول: « بالسيف » أ. . (١٠٠)

ولذلك ، كان رواد هذا المركب الصعب « شهداء » . . أحياء عند رجهم يرزقون . . ف « من قتل دون دينه فهو شهيد ، ومن قتل دون أهله فهو شهيد ، ومن قتل دون ماله فهو شهيد ، ومن قتل دون ماله فهو شهيد ! » . (١١)

وانطلاقا من تشريع القرآن والسنة لهذه « الفريضة الاجتماعية » ازداد فكر حضارتنا الاسلامية بقسمة « إيجاب الشورة » ، طريقا لتغيير مجتمعات الجور والفسق والضعف والفساد . . وقرأنا في فكر « المعتزلة » أنه « لا يحل لمسلم أن يخلي أئمة الضلالة وولاة الجور إذا وجد أعوانا ، وغلب على ظنه أنه يتمكن من منعهم من الجور » . . (۱۱) وقرأنا في فكر « الأشعرية » : « إن الإمام إنما ينصب لإقامة الأحكام . . وهو في جميع ما يتولاه وكيل الأمة ونائب عنها ، وهي من ورائه في تسديده وتقويمه و إذكاره وتنبيهه وأخذ الحق منه إذا وجب عليه ، وخلعه والاستبدال به متى اقترف ما يوجب خلعه »(۱۲) ناهيك بفكر « الخوارج » و « الزيدية » وغيرهم من الثوار . . . هكذا ناهيك بفكر « الخوارج » و « الزيدية » وغيرهم من الثوار . . . هكذا تجاوز الاسلام « بالاشتغال بالشئون العامة » نطاق « الحت

<sup>(</sup>۱۰) رواه ابو داود وابن حنبل .

<sup>(</sup>١١) رواه البهخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وأبن ماجة وابن حنبل .

<sup>(</sup>١٢) القاضي عبدالجبار بن أحمد [ تثبيت دلائل النبوة ] جـ ٢ ص ٧٤ ، ٥٧٥ . طبعة بيروت سنة ١٩٩٦م.

<sup>(</sup>١٣) ابو بكر الباقلاني [ التمهيد ] ص ٥٣ من مجموعة [ نصوص الفكر السياسي الإسلامي ] -طبعة بيروت سنة ١٩٦٦م .

الانساني » إلى حيث أصبح « فريضة اجتماعية »، يقع إثم التقصــير فيها والتفريط بها على الأمة جمعاء !..

وإذا كانت شريعة الاسلام قد سنت القصاص عقوبة للقتل -فضلا عن الجروح ـ مستهدفة بهـذا التشريع حفيط « الحياة » . . [ يأيها الذّين آمنوا كتب عليكم القصاص في القتلى ". " ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب لعلكم تتقون ] (١١٠) . إذا كان الهذف من « القصاص » هو المحافظة على « الحياة » فإن الحفاظ عليها « فريضة » ، وليس مجرد « حق » بدليل تجريم الشريعة « للانتحار » إلى الحد الذي يجعله كفرا وقنوطا من روح الله ! . . وهذا الحفاظ على « الحياة » ليس مجرد « فريضة فردية » ، بل واجتماعية أيضا، فالعدوان والحرب العدوانية مما يجرمه الاسلام . . بل إننا نستطيع أن نقول إن « حفظ النفس » الذي استهدفه الأسلام من تشريع « القصاص » ، إنما يتجاوز حفظها حية ، بالمعنى المادي ، الذي يستوي فيه الانسان مع الحيوان والنبات ، ويستلزم حفظ هذه النفس المحافظة على الضرورات والحقوق التي تجعل حياتها حياة إنسانية حقيقية ! وهذا هو ما يلزم من تكريم الإسلام للإنسان على غيره من المخلوقات حتى الملائكة المقربين . . وما يليق ويتناسب مع هذا التكريم ! . . « فحفظ النفس » فريضة فردية واجتماعية يلزم لقيامها الحضاظ على الضرورات التي تتوقف عليها الحياة الحقيقية والانسسانية المزدهرة للإنسان!..

ومثل ذلك تشريع الإسلام تحريم الخمر ، بهدف الحفاظ على «العقل الانساني » . . فالحفاظ على هذا العقل قد يستلزم صيانته ، لا من الخمر - بمعناها المعروف - وحدها وإنما صيانته من كل ما يغيبه عن الفعل والتأثير والابداع في هذه الحياة . . إنه يستلزم حفظ الضرورات وتوفير الأسباب وصيانة الحقوق التي تجعل هذا العقل الانساني عقلا فاعلاحقا ! . .

<sup>(</sup>١٤) البقرة: ١٧٨ ، ١٧٩ .

## ضرورة المعتارضة

وإذا كان هذا هو مبلغ وضوح وتألق الفكر النظري للإسلام ، حول « الضرورات الواجبة » لتلبية « احتياجات إنسانية الانسان » . . فهل عرف هذا « الفكر » الطريق يوما إلى « المهارسة والتطبيق » ؟! . . أم انه لم يغادر بطون الكتب ولم يعرف السبيل إلى الواقع والتطبيق ؟! . .

إن مجتمعات غير إسلامية قد ذهبت على درب «حقوق الانسان » ولى حيث أعطت هذا الانسان « الحق » في الاختلاف مع « الدولة » و « السلطة » و « الولاة » . . وأعطته الحق في أن يسلك سبيل «التنظيم» لدعم رؤيته المتميزة في ششون المجتمع عن رؤى الآخرين . . فاقرت حق « المعارضة الفردية » ، وحسق « المعارضة الجماعية المنظمة » ، فسادت فيها « التعددية » بدلا من « الفردية والاستبداد » . .

والمثال الذي نريد أن نضربه لتجاوز فكر الاسلام ، في هذه القضية ، إطار « النظر » إلى ميدان « التطبيق » ، خاص بهدا الأمر . . أمر « المعارضة » ، فردية كانت هذه « المعارضة » أم منظمة . . أي « التعددية » في الرأي الفردي . . أو التعددية في « التنظيم » . . . وهو مثال تحتار أن يكون من عصر صدر الاسلام ، لا لأنه هو العصر الذي تفرد بتطبيق فلسفة الإسلام في « الضرورات الواجبة » لتحقيق احتياجات الانسان ، وإنما لأنه العصر الذي ينظر إليه الجميع على أنه « السابقة الدستورية » التي يجب القياس على « روحها ونهجها » في تطبيق النظريات والأفكار . .

إننا نعلم أنه إذا كان الاتفاق في الأصول وفي الغايات والمقاصد واردا . . فإن الاتفاق في الفروع وفي المناهج والسبل يكاد يكون مستحيلا . . فأين كان موقف التطبيق الاسلامي ، على عصر صدر الإسلام ، من « المعارضة » كحق مشروع ، بل كضرورة من الضرورات الطبيعية للإنسان ؟! . .

واضح لمن يستقرىء تاريخا أن المسلمين لم يختلفوا في « الدين » ، ولم تنشأ فرقة من الفرق الاسلامية الرئيسية بسبب الخلاف حول عقيدة من عقائد الدين ولا أصل من أصوله وإنما كانت السياسة وفلسفة نظام الحكم ، ومنصب الخلافة ، واختلاف المناهج في سياسة الأمة هي أسباب الخلاف ، الذي أقام الفرق ، وأنشأ الأحزاب ، وأشعل الحروب والصراعات ، على امتداد التاريخ الاسلامي واختلاف أقاليم المسلمين ! . .

1 - فعقب وفاة الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، اجتمع الأنصار ، من الأوس والخزرج ، في سقيفة بني ساعدة ، لاختيار من يخلف الرسول في سياسة الناس ورئاسة الدولة ، واتجهت انظارهم الى سعد بن عبادة [ 12 هـ/ ٢٣٥م] زعيم الخنزرج ، والمتحدث باسم الأنصار ، وأحد النقباء الاثنى عشر الذين بايعوا الرسول على تأسيس الدولة العربية الاسلامية الأولى ، في بيعة العقبة ، قبيل هجرة الرسول من مكة إلى المدينة ، والمقاتل الذي حضر المشاهد والغزوات الرسول من مكة إلى المدينة ، والمقاتل الذي حضر المشاهد والغزوات جميعها مع رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، تأسيسا للدولة وحماية المنصب ، لأن المدين الجديد . ويقينا من الأنصار بأحقيتهم لهذا المنصب ، لأن المدينة دارهم ، وسيوفهم هي التي نهضت بالنصيب الأكبر في تأسيس الدولة وحماية الاسلام ، بايعوا سعد بن عبادة ليخلف الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، في قيادة الدولة وسياسة الناس .

لكن الخبر بلغ عمر بن الخطاب ، فاستدعى أبا بكر الصديق ، وصحبه على عجل إلى السقيفة ، ولقيها أبسو عبيدة بن الجراح ، فلهب معها . . وهم قرشيون ، ذو و مكانة قيادية في قريش ، وسابقون إلى الاسلام ، هاجر وا إلى المدينة في سبيل الدين ، وكانوا أعضاء في جماعة [ المهاجرين الأولين ] ، التي كانت أشبه ما تكون بحكومة المدينة على عهد الرسول! . . وفي السقيفة ، واجه ابو بكر الأنصار ، وعرض الرأي القائل: إن « المهاجرين الأولين » هم الأحق والأجدر بمنصب الخلافة ، فهم أسبق الى الإسلام ، وأقرب إلى نبيه ، وهم قرشيون ، وأقدر – لمكان قريش ومكانتها في العرب – ألى نبيه ، وهم وترضى برئاستهم قبائل العرب ، فتستمر وحدة العرب في دولة الاسلام .!

ولقد مالت الأوس \_ من الأنصار .. إلى رأي المهاجرين الأولين ، وتبعت عمر بن الخطاب في البيعة لأبي بكر الصديق خليفة على المسلمين . . وجرف التيار الخزرج ، فبايعوا ، إلا سعد بن عبادة ، فإنه رفض البيعة لأبي بكر طوال خلافة ابي بكر . . فلما ولي عمر بن الخطاب الخلافة ، بعد أبي بكر ، ظل سعد بن عبادة على رفضه لعمر ، حتى توفاه الله [ ١٤ هـ / ٦٣٥ م ] . . ولم يحدث أن أكرهه أحد على البيعة ، أو عاقبة على خلافة للأمة في هذا الأمر . . فدل ذلك على أن خلاف المسلمين واختلافهم في السياسة لا يقدح في عقائد الفرقاء المختلفين ، ومهض هذا الموقف ، مشذ ذلك التياريخ عقائد الفرقاء المختلفين ، ومهض هذا الموقف ، مشذ ذلك التياريخ والتجارب القائمة على أساسه . . بل إن التاريخ يحكي كيف كان سعد بن عبادة ، عندما يشد رحاله حاجا الى بيت الله الحرام ، ينفرد بأداء مناسكه ، ولا يتبع الأمير المعين من قبل الخليفة في الإفاضة من عرفات ! . . . ولقد حدث ولقي سعد بن عبادة عمر بن الخطاب \_ عرفات ! . . . ولقد حدث ولقي سعد بن عبادة مر بن الخطاب \_

وهو خليفة ـ بالمدينة . . وكان سعمد راكبا فرسا ، وعمس يركب بعيرا ، فدار بينهما حوار عنيف بدأه عمر :

ـ هيهات يا سعد ! . .

ـ هيهات يا عمر ! . . والله ما جاورنـي احــد هو أبغض إليّ من جوارك ! . .

ـ إن من كره جوار رجل انتقل عنه ! . .

- إني لأرجو أن أخليها لك عاجلا إلى جوار من هو أحب إلى جوارا منك ومن أصحابك ؟!..(١)

فلم يغضب منه الخليفة عمر بن الخطاب ، ولم يكرهه على البيعة له . . وتركه ورأيه حتى انتقل الى جوار ربه ! . .

هنا . . نحن أمام صحابي جليل ، عاش دون أن يبايع الصديق بالخلافة . . ومات وليس في عنقه بيعة للخليفة الفاروق . . . وهنا . . يثب إلى الذهن ما يحدث في المجتمعات الحرة المعاصرة ، عندما يتنافس المتنافسون على منصب رئاسة الدولة ، وتتم عملية الاقتراع والانتخاب فيفوز من يحوز ثقة الأغلبية . . لكن تظل الأقلية في موقع المعارضة له ، فهي لم تبايعه ، بل تواصل معارضتها له حتى يحين حين الترشيح والانتخاب الجديد . . والذين يموتون من المعارضين لرئيس الدولة الإسلامية يموتون وليس في أعناقهم بيعة للرئيس أو الأمير أو الإمام أ . . هنا يلح التساؤل على عقل المسلم وضميره الديني : ما حكم الاسلام في صلاح أمر هؤلاء المعارضين ؟ . . . لقد عاش الذين عاشوا منهم ، ومات من مات دون أن تكون في أعناقهم بيعة للإمام . . وفي المأثورات النبوية الشريفة أحاديث يرددها ويذيعها كشير من «أمراء» الجهاعات

<sup>(</sup>١) [ شرح نهج البلاغة ] جـ ٦ ص ١٠ ، ١١ .

الإسلامية الجديدة ، تحكم بالجاهلية على من فارق الجهاعة ، وعلى من مات وليس في عنقه بيعة للإمام . . وهم بترديدهم هذه الأحاديث يوجبون الطاعة « للأمراء » على الكافة ، ويحرمون « المعارضة » ، ويجعلونها إنها دينيا وخطيئة ترتد بصاحبها إلى الجساهلية بعد الإسلام ؟ ا . . .

فأين يقف الاسلام الحتى في هذه القضية ؟!.. وما هو قوله الفصل في هذا الإشكال ؟!.. إنه صحيح ، وحتى ، وصدق أن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، قد قال في ارواه عبدالله بن عمر - رضي الله عنهما : « من خلع يدا من طاعة ، لقبي الله يوم القيامة لا حجة له . ومن مات وليس في عنقه بيعة ، مات ميتة جاهلية » . (٢)

<sup>(</sup>٢) رواء مسلم . .

بالذين الاسلامي . . إنها ، في الحقيقة : بيعة الله سبحانه وتعالى ، التي قال عنها لنبيه : [ إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله ] . . (\*) كما قال أيضا : [ من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فها أرسلناك عليهم حفيظا ] . . (\*) وليست كذلك بيعة أمراء السياسة والولاة والخلفاء والرؤساء في دولة الاسلام . . فمعارضة هؤلاء الأمراء ، ورفض البيعة لهم ، لاختلاف منهجهم السياسي وسبيلهم في سياسة المجتمع وحكم الأمة عن منهج المعارضين لهم ، لا يعني الانتقال بالمعارضين من معسكر الاسلام والايمان إلى معسكر الماهلية بأي حال من الأحوال . .

إن اللين يرددون هذه المأثورات النبوية الشريفة ، موظفين لها في غير موضعها وإطارها ، إنما يرتكبون خطأ سياسيا فاحشا ، عندسا يجتهدون لإسلاس قياد الأمة - كل الأمة - للأمراء ، كل الأمراء . . ويرتكبون خطيئة دينية ، عندما يلهبون فيسمخرون المأثورات الدينية والأحاديث النبسوية الشريفة في غير السياق الذي قيلت ورويت فيه . . وذلك باب واسع لشر مستطير شاع ويشيع في كتابات العديد من « الاسلاميين » ! . .

وإذا كان الصحابة ، رضوان الله عليهم أجمعين قد حرصوا الحرص كله على التمييز بسين « موضوع » البيعة السياسية و « موضوع » البيعة الدينية ، اللتين اجتمعتا للرسول ، صلى الله عليه وسلم وحده ، فكانوا يسألونه ، عليه السلام ، في المواقف والمواطن الخاصة بالقرارات ، ذلك السؤ ال الذي شاع في السيرة النبوية : يا رسول الله ، أهو الوحي ؟ أم الرأي والمشورة ؟ وذلك ليسلموا الوجه لله ، طاعة وانقيادا ، إذا كان الأمر وحيا ودينا ، لأن في أعناقهم هنا

<sup>(</sup>٣) الفتح : ١٠ . (٤) النساء : ٨٠ .

بيعة الايمان والدين . . أما اذا كان الأمر خاصا بالسياسة وششون الحكم وأمور الدنيا ، فإنهم يشيرون ويعترضون ويعارضون ـ دون أن يقدح ذلك في البيعة السياسية التي ارتضوا بها النبي ، صلى الله عليه وسلم ، حاكما للمجتمع والدولة . . إذا كان ذلك هو شأن الصحابة مع الرسول . . فكم هو شاذ ذلك الخلط الذي توظف به ، اليوم ، هذه المأثورات النبوية ، لتحرم الأمة من القيام « بضرورة المعارضة » عندما تقتضيها مصلحة الاسلام وحقوق المسلمين . .

### \* \* \*

٧ ـ ولم يكن سعد بن عبادة وحده هو الذي تخلف عن البيعة لأبي بكر الصديق . . فلقد تلكا وأبطأ نفر من بني أمية التفوا حول عثمان بن عفان . . ونفر من بني زهرة التفوا حول سعد بن أبي وقاص وعبدالرجمن بن عوف . . لكنهم بادروا إلى البيعة ـ بعد حين ـ عندما دعاهم اليها عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح . .

لكن رهطا من بني هاشم امتنعوا عن البيعة لأبي بكر ، والتفوا حول علي بن ابي طالب ، يريدونه الحليفة على المسلمين . . واستمر امتناعهم هذا زمنا غير يسير . . ستة أشهر في رأي البعض ، وأربعة في رأي البعض الآخر ! . . وفي تلك الأثناء لم يكره أبو بكر عليا على مبايعته . . وعندما اشتد عمر بن الحطاب على علي كي يبايع ، وقال له ، في حضرة أبي بكر : « إنك لست متروكا حتى تبايع ! » . . تدخل أبو بكر ، ووجه الحديث إلى علي بن أبي طالب ، فقال له : « إن لم تبايع فلا أكرهك » ! ولقد استمر علي بن أبي طالب على رفضي الله رفضه البيعة لأبي بكر حتى توفيت زوجته فاطمة الزهراء ، رضي الله عنها . . وحتى تهدد خطر القبائل المرتدة عن وحدة الدولة المدينة

ذاتها ، فنهض بدوره في تحصين المدينة وحراستها وحمايتها ، ثم ذهب فبايع أبا بكر بالخلافة والامارة للمسلمين . . (٥)

وهكذا ثبت ، مرة أخرى ، أن الخلاف في الرأي ، والمعارضة في السياسة ، ورفض البيعة للخليفة والامتناع عن انتخاب الأسير واختياره ، لا تقدح في العقيدة الدينية ، ولا تقلل من ولاء الفرقاء للمختلفين ـ للوطن الجامع لهم جميعا ! . . وكان ذلك شاهدا على مشروعية المعارضة السياسية في النهيج السياسي للإسلام والمسلمين . .

#### \* \* \*

وإذا كان هذا هو حال الإسلام مع النظم العادلة ، كما تمثلت في خلافة الصديق أبي بكر والفاروق عمر . . فإن موقفه تجاه النظم الجائرة يتعدى « مشروعية » معارضتها إلى « وجوب » المعارضة لها ، و « الثورة » عليها . . انطلاقا من وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على سائر المسلمين . . ومأثورات الاسلام في هذا المقام أكشر من أن تحصى في هذا المقام! . . فالرسول ، صلى الله عليه وسلم - كما سبقت إشارتنا - يطلب منا التصدي لإزالة المنكر ، بالفعل ، فإن لم تستطع فبالقول ، خطابة وكتابة وإعلانا ، فإن لم نستطع فلا أقل من الرفض الواقع الجور وحكوماته يقول ، عليه الصلاة والسلام : « من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبلسانه ، وذلك أضعف الايمان » ! (١٠) . ويحذرنا صلى الله عليه وسلم ، إذا نحن لم نجبر يعرف المناب الله عليه وسلم ، إذا نحن لم نجبر

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم والترمذي والنسائي وابن حنبل .

الحاكم الظالم وندخله في الحق قسرا ، كها يقسر الإطار الصورة على عدم الانحراف فيقول : « لتأمر ن بالمعروف ولتنهون عن النكر ، ولتأخذن على يد الظالم ، ولتأطرنه على الحق أطرا ، أو ليضربن الله قلوب بعضكم ببعض ثم تدعون فلا يستجاب لكم »! (٧٠٠٠ كها يعلمنا صلى الله عليه وسلم ، أن « أفضل الجهاد كلمة حق أمام سلطان جائر » . . (٨)

هو الفكر الذي وضعه المسلمون ـ « بالمعارضة » ـ في المهارسة والتطبيق . .



<sup>(</sup>٧) رواه الترمذي وابو داود وابن ماجة وابن حنبل.

 <sup>(</sup>A) رواه ابو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وابن حنبل.

# والمعارضة المنظمة

وكها يسلم البعض « بوجوب الشورى » ، ثم يعود فيفرغها من جدواها بزعمه عدم إلزامها للولاة والحكام ! . . كذلك يسلم البعض « بوجوب المعارضة » عند قيام أسبابها ومقتضياتها ، لكنهم يعودون فيحاولون تفريغها من جدواها وفاعليتها ، عندما يبيحونها « فردية » و يحرمونها « جعية \_ منظمة » ، في صورة الجمعيات والأحزاب التي نراها ونسمع عنها في عصرنا الحديث ! . .

وقبل أن نعرض لموقف الاسلام - كها نراه - في هذه القضية ، نود أن نقول: إن الاقتصار على « المعارضة الفردية » ، في مجتمعات كمجتمعاتنا الحديثة ، التي بلغت في تعقد الأمور هذا الذي بلغت ، إنما يجعل من هذه « المعارضة » : صيحة في واد ، ونفخة في رماد! . . إن شئون المجتمعات الحديثة قد بلغت في التشعب والتعقد إلى الحد الذي تتطلب فيه : « المؤسسات » ، إذا شئنا « المسورى » القادرة على جعل « القرار » أقرب ما يكون إلى الصواب . . . و وليس مجرد زينة فارغة يتحلى بها جيد الاستبداد وقوائم عروش المستبدين! . . . إن الذين يشككون في « المشروعية الاسلامية » المسلمية » الاسلامية ومجتمعاتها ، إنما يشيرون علامات الاستفهام حول الاستروعية « المتعددية » في الحياة الاجتاعية وتنظياتها السياسية في المجتمع الاسلامي ، الأمر الذي يجعل فكرهم هذا مكرسا ـ شاءوا أو لم يعوا ـ لخدمة نظم الاستبداد! . .

ويزيد من أهمية جلاء وجمه الإسملام الحمق في هذه القضية أن الانسان المسلم ، الذي ينشأ نشأة إسلامية ، يجد مصطلح الأحزاب مرتبطا في ذهنه ومخزونه التراثمي بالشرك والمشركين الـذين حاصروا مدينة الرسول ، ﷺ ، في غزوة « الحندق » ، التي اشتهرت بغزوة « الأحزاب » . . . وفي هذه الغنزوة كان الصراع بين « المؤمنسين » وبين « الأحزاب » ـ أحزاب الشرك من قريش وحلفائهـ ا ـ . . . . وفي القرآن الكريم نقرأ : [ ولما رأى المؤمنون الأحزاب قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسولته ومازادهم إلا إيمانها وتسليها ] . . (١) ونقرأ : [ جندٌ ما هنالك مهـزوم من الأحـزاب . كذبت قبلهم قوم نوح وعاد وفرعون ذو الأوتاد . وثمود وقوم لوط وأصحاب الأيكة أولَّمَك الأحراب (١٠٠ ] [ . . . ونقرأ : [ كذَّبت قبلهم قوم نوح والأحزاب من بعدهم وهمت كل أمة برسولهم لياخذوه وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق فأخذتهم فكيف كان عقاب(١١١) ] . . ونقرأ : [ وقال الذي آمن يا قوم إني أخاف عليكم مثل يوم الأحزاب . مثـل دأب قوم نوح وعـاد وثمـود والــذين من بعدهم ، وما الله يريد ظلما للعباد(١٢٠ ] . .

كذلك ، يردد المسلم ، في كل عام ـ ولعدة أيام ـ عندما يذهب للمسجد أو يعود منه ، وقبل الصلاة وبعدها في تكبيرات أيام عيد الأضحى : « لا إله الا الله ، وحده ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وأعز جنده ، وهزم الأحزاب وحده »(١٠) !! كذلك يطالع المسلم في السنة النبوية ، أنه قد كان من دعاء النبي ، هم ، عند لقاء الأعداء : « اللهم منزل الكتاب ، ومجسرى السحاب ، وهازم

<sup>(</sup>٩) الأحزاب : ٢٢ ، (١٠) ص : ١١ - ١٣ ، (١١) غافر : ٥ . (١٢) غافر : ٣٠ . ٣١ . (١٣) رواه البخاري ومسلم وابو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة والدارمي وابن حنبل .

الأحزاب، اهزمهم وانصرنا عليهم »! (١٠٠٠) وأيضا، فمؤ رخوا الفرق والملل والنحل الإسلاميون قد رووا ذلك الحديث النبوي الذي يتنبأ بافتراق الأمة إلى اثنتين وسبعين فرقة ، جميعها في النار إلا فرقة واحدة . . . الأمر اللذي يوهم أن المشروعية قاصرة على جماعة واحدة ، وحزب واحد ، ومن عداه فهو في النار! . . . فعن أنس بن مالك ، قال : «قال النبي ، على : إن بني اسرائيل تفرقت إحدى وسبعين فرقة ، وإن أمتي ستفترق اثنتين وسبعين فرقة ، فتهلك إحدى وسبعين فرقة ، فتهلك الفرقة ؟ قال : الجماعة ، الجماعة »(١٠)

ونحن نقول: إن هذا الحديث الذي شاع في كتب المقالات والفرق ليس حجمة قاطعة في انحياز النهج الاسلامي ضد « التعددية » في ميدان التيارات السياسية والفكرية بالمجتمعات الاسلامية . . .

● فالفرقة في « الدين » غير « التعددية » في السياسة . . وإذا كانت الأولى مدمومة ، لوحدة الدين ، وثبات عقائده وأصوله ، واكتالها ، ولحرمة القول فيها بالرأي واخضاعها للتطور والاجتهاد . . فإن شئون سياسة الأسة ، وعسران المجتمعات لا تستقيم ، عادة ، بوحدانية الفكر والفردية في الاجتهاد . . وفي القرار . . وفي التنفيذ . .

ثم ، إن هذا الحديث ... وهو من أحاديث الآحاد ، التي لا تلزم في العقائد ... لم يطابق الواقع المضمون الذي أخبر عنه ، ولا الذي تنبا به . . فلا فرق بني اسرائيل وقفت عند إحدى وسبعين . . ولا فرق

<sup>(</sup>١٤) رواه البخاري ومسلم وابو داود . وهو في ابن ماجة مع خلاف في بعض الألفاظ .

<sup>(</sup>١٥) رواه ابو داود والترمذي وابن ماجة وابن حنبل ,

المسلمين وقفت عند اثنتين وسبعين ؟ ! . . (٢٦)

وإذا كان هذا الحديث قد تنبأ بافتراق الأمة الاسلامية إلى اثنتين وسبعين فرقة ، فإن هناك حديثا ثانيا يتنبأ بافتراقها إلى فرقتين اثنتين . . فعن أبي سعيد «قال النبي ، على : تفترق أمتي فرقتين فيمزق بينها مارقة يقتلها أولى الطائفتين بالحبق » . (۱۷) وهناك حديث ثالث يتحدث عن افتراق الأمة ثلاث فرق . . فعن أبي بكرة ، عن أبيه قال : « ذكر النبي ، هلى ، أرضا يقال لها البصرة ، إلى جنبها نهر يقال له دجلة ، ذو نخل كثير ، وينزل به بنو قنطوراء - إلى الترك ] - فيتفرق الناس ثلاث فرق ، فرقة تلحق بأصلها ، وهلكوا . وفرقة تأخذ على نفسها ، وكفروا . وفرقة يجعلون ذراريهم خلف ظهورهم فيقاتلون ، قتلاهم شهداء ، يفتح الله تبارك وتعالى على بقيتهم . "(۱۸) . . .

إن أقصى ما يقال في أحاديث الآحاد هذه: إنها مأشورات قد أصابها تأثير الصراع بين المسلمين . . . وأقل ما يقال فيها : إنها خاصة بذم الافتراق في « الدين » ، ولا يجب تعميم مضامينها لتشمل « التعددية » في السياسة ، فبين المجالين تمايز أكيد . . إن الافتراق في الدين شر قد عصم الله منه ، أمة الاسلام . . أما التعددية في السياسة ، فلقد حدثت وتحدث في تاريخنا وحاضرنا ومع ذلك لم تقدح في إيمان مختلف الفرقاء بدين الاسلام ! . .

إن هذه المأثورات التي كونت وتكون المناخ الفكري الذي ينشأ المسلم في محيطه ، قد ساعدت على تهيئة الجو الذي أضفى قدرا من المشروعية على دعاوى أولئك الذين احترفوا اتهام المعارضين لنظم

 <sup>(</sup>١٦) انظر كتابنا [ تيارات الفكر الاسلامي ] الملحق الحساص بافتراق المسلمين . طبعة دار
 المستقبل العربي . القاهرة سنة ١٩٨٤م . (١٧) رواه ابن حنبل . (١٨) رواه ابن حنبل .

الجنور والاستبداد بتهسم « الخسروج » على « إجساع » الأمة و « وحدتها » ، الأمر الذي شكك ، إسلاميا ، في مشروعية المعارضة المنظمة في الفكر السياسي الاسلاميي وفي النظم السياسية الاسلامية . . ولقد أسهم في إشاعة هذا المفهوم وترسيخه فكر « فقهاء السلاطين » ، أولئك اللين منحوا المشروعية لنظم « التغلب والاستبداد » ، ودعوا الى طاعة ولاة الجور والفسق والفساد إذا هم اغتصبوا السلطة بالقوة ، بدعوى أن « الثورة » هي « فتنة » ، تعطل المسالح ، وتجلب من الأضرار ما هو محقق ، وما يفوق المحتمل من الايجابيات ! . . مستندين في ذلك الى ظواهر نصوص ، عرضنا لها ، قاثبتنا ضعف حجتهم في الاستناد إليها والاستشهاد بها على الدعوى التي يدعون ! . .

#### \*\*\*

بل إننا نستطيع أن نقول: إن الأدلة على أن المعارضة المنظمة هي «ضرورة اسلامية شرعية »، تتجاوز كون هذه المعارضة مصلحة يقتضيها صلاح حال المسلمين الراهسن . . الأمر اللي يعطيها المشروعية الاسلامية ، اليوم ، حتى ولو لم يعرفها تاريخهم السياسي القديم . . كذلك فإن الأدلة على مشروعيتها تتجاوز نفى حجج الحصوم وتفنيد حقهم واتساق منطقهم عندما استندوا إلى بعض ظواهر النصوص . . . إن الأدلمة على مشروعية « التعددية » السياسية ، في الاسلام ، تتجاوز كل ذلك ، عندما تجد لها شواهد أولية وصورا جنينية وتجارب بسيطة في الحياة السياسية والاجتاعية لمجتمع النبوة في صدر الاسلام ! . .

ففي صدر الاسلام ، كانت شورى المسلمين للرسول ، ه ، في شئون الدنيا لونا من ألوان المعارضة ، وإن لم تأخذ نظام الجهاعات

والأحزاب . . ففي المواطن الحلافية ، وتجاه القضايا التي لم يكن الرأي فيها مستقرا معروفا ، وعندما كان الرسول يدلي بالرأي ، كان صحابته ، رضي الله عنهم ، يسألونه : يا رسول الله ، أهو الوحي ؟ أم الرأي والمشورة ؟ . . . أي أهو « الدين » جاءك فيه وحي السياء ، فيجب علينا السمع والطاعة ، وإسلام الوجه لله ، دونما معارضة أو اعتراض ؟ . . أم أن هذا الأمر « دنيا وسياسة » ، فهو موطن من مواطن الرأي والشوري والنقد والأخذ والعطاء ؟ . . وعندما كان الرسول ، ﷺ ، ينبئهم أن هذا الأمر مما فيه للرأي والمشورة بجال . . أي انه « سياسة » ، كانوا يدلون بآرائهم ، فيتفقون ويختلفون ، ويتابعون ويعارضون ، دونما حرج أو تردد من معارضتهم لرسول الله ، عليه الصلاة والسلام ! . .

● ففي غزوة بدر . . اقترب الرسول ، ﷺ ، بجيشه من مكان المعركة ، وكانت هناك عدة آبار للمياه ، فنزل الرسول عند أقرب بشر من هذه الآبار الى المدينة ، وكان بين المسلمين من له رأي آخر في المكان الذي يجب ان يعسكر فيه جيش المسلمين . . فتوجه الصحابي الحباب بن المنذر بن عمرو بن الجموح ، باسم هؤ لاء الصحابة ، الى الرسول ، سائلا عن « طبيعة » قراره هذا ؟ هل هو « دين » فله الطاعة والتسليم ، لعصمته من الخطأ ، وانتفاء حق « المعارضة » فيه ؟ . . أم هو « سياسة ورأي » ، فيخضع للشورى والبحث والتعديل ، وجواز « المعارضة » فيه ؟ . . سأل الحباب رسول الله ، وانتكه الله ، فيضا المنزل [ المكان ] ، أمنزل والحرب أنزلكه الله ، فليس لنا أن نتقدمه أو نتأخر عنه ؟ أم هو الرأي والحرب والمكيدة ؟ . . فقال ، عليه الصلاة والسلام : بل هو الرأي والحرب والمكيدة . فقال ، عليه الصلاة والسلام : بل هو الرأي والحرب والمكيدة . فقال الحباب : يارسول الله ، إن هذا ليس لك بمنزل !

فانهض بناحتي نأتي القُلُب (١٠) - [ الآبار ] - ثم نبني عليها حوضا ، فنملؤ ، ماء ، فنشرب ولا يشربون . فاستحسن رسول الله رأي الحباب ، وفعله (١٠) . . ! ففيا هو « رأي وسياسة ودنيا » رأينا الشورى والمعارضة واردة ، يرحب بها ، ويشجع عليها ويفتح أمامها السبل - الحاكم والقائد محمد بن عبدالله ، عليه الصلاة والسلام .

• وبعد أن انجلت غزوة بدر هذه عن انتصار المسلمين على مشركي قريش ، بقتل العديد من قادة الشرك وأسر عدد منهم ، تشاور الرسول ، ﷺ ، مع أصحابه في الموقف من الأسرى ، فكان رأي عمر بن الخطاب مع قتلهم ، وكان رأي أبي بكر مع أخذ الفداء وإطلاق سراحهم . وحبذ الرسول رأي أبي بكر ، وأمضاه . . فنزل القرآن ناقدا هذا الرأي ، بعد امضائه ، وعبدا رأي عمر بن الخطاب . . قال الله سبحانه : [ ماكان لنبي أن يكون له أسرى حتى يثخن في الأرض ، تريدون عرض الدنيا والله يريد الأخرة ، والله عزيز حكيم (١٢) ] . . واتفق مفكر و الاسلام على أن ما حدث مع عزيز حكيم (١٢) ] . . واتفق مفكر و الاسلام على أن ما حدث مع البيضاوي في تفسيره للقرآن ، « على أن الأنبياء يجتهدون ، وأنه قد يكون خطأ ، ولكن لا يقرون عليه »(٢٢) . . ولكن أخدا من هؤ لاء للفكرين لم يقل إن هذا الخطأ هو من نوع الخطأ في الدين – الخطيئة المدينية – الذي يستوجب إثما دينيا لمن وقع منه ، لأن عصمة الرسول ، ﷺ ، في أمور الدين وتبليغ الرسالة وبيانها أمر اتفق عليه الرسول ، ﷺ ، في أمور الدين وتبليغ الرسالة وبيانها أمر اتفق عليه الرسول ، أله المسلم المنه و الدين وتبليغ الرسالة وبيانها أمر اتفق عليه الرسول ، أله المناس المنه و الدين وتبليغ الرسالة وبيانها أمر اتفق عليه الرسول ، إلى المناس الدين وتبليغ الرسالة وبيانها أمر اتفق عليه الرسول ، إله المناس المناس وقبله المناس و الدين وتبله المناس وقبله و المن

<sup>(</sup>١٩) القلب .. بضم القاف واللام ـ. مفردها : قليب . . وهو البئر .

 <sup>(</sup>٢٠) ابن عبدالبر [ الدرر في اختصار المغازي والسير ] ص١١٣ . تحقيق : د . شوقي ضيف .
 طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م .

<sup>(</sup>٢١) الأنفال : ٦٧ . (٢٢) [ تفسير البيضاوي ] ص٢٧٢ . طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦م .

مفكرو الاسلام . . فالمجال هنا مجال « الرأي والسياسة » ، وهو مما تجوز ، بل تجب فيه « المعارضة » ، إذا قامت مقتضياتها ، وليس بقادح الخلاف والاختلاف والخطأ ، في هذا المجال بالعقائد الدينية للأطراف المختلفين ! . .

● وفي غزوة الخندق \_ [ سنة ٥ هـ ] \_ عندما « اشتد على المسلمين البلاء » ، بعد أكثر من عشرين ليلة من حضار المشركين للمدينة ، راودت الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، فكرة عقد معاهدة « حربية ـ اقتصادية » مع حلفاء قريش من « غطفان » وأهل « نجد » ، كي ينصرفوا عن حصارهم للمدينة وحلفهم مع قريش ، وذلك في مقابل « ثلث ثهار المدينة » ، ففاوض في هذا الأمر قائدي غطفان : عيينة بن حصن الفراري ، والحارث بن عوف بن ابي حارثة المري . . واتفق واياهها ، وكتب لهها « مسودة » معاهدة بذلك . .

ورغم أن رسول الله ، ﷺ ، كان هو الإمام الحاكم القائد ، وهو اولى بالمؤمنين من أنفسهم ، إلا أنه كان في أمور السياسة هذه ينفذ أمر ربه له [ وشاورهم في الأمر ](١٣٠) . . وكان الرسول يدرك ما للأنصار من خصوصية واختصاص في إمضاء هذه المعاهمة أو معارضتها ، فهم جزء من رعية الدولة ، وفوق ذلك لهم ذاتية متميزة في إطار أمة السياسة ، بما حملوا من عبء تكوين الدولة ، وإيواء ألمهاجرين ونصرة الدعوة . . وأيضا باعتبارهم أصحاب الثهار التي سيحصل أهل « غطفان » و « نجد » على ثلثها لقاء فك حصارهم عن المدينة . . كان الأنصار ، إذن ، أصحاب مصلحة متميزة في شأن هذا الاتفاق ، فكان أن عمد الرسول ، ﷺ ، إلى استشارة شأن هذا الاتفاق ، فكان أن عمد الرسول ، ﷺ ، إلى استشارة

(٢٣) آل عمران : ١٥٩ :

زعيميهم: سعد بن معاذ [ ٥ هـ / ٣٢٦م] وسعد بن عبادة [ ٤١هـ / ٣٦٥م] « فقالا : يا رسول الله ، هذا الأمر تحبه فنصنعه لك ؟ أو شيء أمرك الله به فنسمع له ونطيع ؟ أو أمر تصنعه لنا ؟ قال : بل صنعه لكم ، والله ما أصنعه إلا لأنشي قد رأيت العرب قدرمتكم عن قوس واحدة ! . . . فقال له سعد بن معاذ : يا رسول الله ، والله لقد كنا نمحن وهؤ لاء القوم على الشرك بالله وعبادة الأوثان لا نعبد الله ولا نعرفه ، وما طمعوا قطأن ينالوا منا ثمرة إلا بشراء أو قرى قرى (١٢٠٠ \_ [ أي ضيافة ] \_ فحين أكرمنا الله بالإسلام ، وهدانا له ، وأعزنا بك نعطيهم أموالنا ؟! . . والله لا نعطيهم إلا السيف ، حتى وكم الله بيننا وبينهم أ . . ».

وأمام هذا الاعتراض على مشروع المعاهدة ، والمعارضة السياسية في هذا الشأن السياسي ، نزل الرسول ، هي ، مسرورا ، على رأي جماعة الأنصار ، وعدل عن الرأي الذي سبق له أن ارتآه . . « وقال لعيينة والحارث : [قائدي غطفان ونجد] : انصرفا ، فليس لكم عندنا إلا السيف . وتناول الصحيفة [مشروع المعاهدة] وليس فيها شهادة ، فمحاها . . . (٢٥) »

لقد قامت هذه الواقعة التاريخية ، وتقوم شاهدا على مشروعية المعارضة ، بل وعلى ضرورتها . فلقد سعى الرسول ، قبل إبرام المعاهدة ، إلى مشاورة أصحاب المصلحة ، ولم يكتف بانتظار مبادرتهم هم للمشاورة والمعارضة . . بل بحث عن المشورة والمعارضة في مصادرها وفي مظانها ! . . لأن هذا هو شأن السياسة والمعارضة السياسية في نهج الاسلام . . ولو كان الأمر « دينا » لما كانت الشورى واردة ولا كانت المعارضة والاعتراض ! . .

<sup>(</sup>٢٤) بكسر القاف وفتح الراء . وقرى الضيف : إكرامه . (٢٥) [ الدرر في اختصار المغازي والسير] ص١٨٤ .

● وقصة الرسول، ﷺ ، مع تأبير ـ [ تلقيح ] ـ نخل المدينسة وثمره ، شاهدة هي الأخرى وشاهد على هذا التمييز ، في السنة النبوية الشريفة ، بين ما هو « دين » ، لاشوري ولا « معارضة » فيه ، وبين ما هو « دنيا وسياسة وحرف وزراعة . . الخ » تجب فيه الشوري ويفرض فيه الاسلام ، رعاية لمصلحة الأمه ، الاعتبراض والمعارضة ، عندما تقوم دواعيها . . . فبعد هجرة الرسول الى المدينة ، وجد أهملها « يلقحون » نخلها ، فأشار عليهم بترك التلقيح فكانت النتيجة أن صار ثمر النخل « شيصا » . فلم راجعوه ، كان حديثه الشريف الذي حسم هذه القضية عندما ميز بين ما هو « دين » ثابت ، لا تجوز المعارضة فيه ، وبين ما هو « دنيا » ، تمثل الشورى والمعارضة ضرورة من ضرورات انتظامه . يروي طلحة بن عبيدالله هـذا الحديث فيقول: « مررت مع رسول الله ، ﷺ ، في نخل . فرأى قوما يلقحون النخل . فقال : ما يصنع هؤ لاء ؟ قالوا : يَاخَذُونَ مِنَ الذِّكُرُ فِيجِعَلُونُهُ فِي الْأَنْثَى ، قَالَ : مَا أَظْنَ ذَلَكُ يَغْسَي شيئًا . فبلغهم ، فتركوه . فنزلوا عنهـا ـ [ وفي رواية عائشـة لهـذا الحديث : « فصار شيصا » ] - فبلغ النبي، صلى الله، عليه وسلم ، فقال : إنما هو الظن ، إن كان يغني شيئا فاصنعـوه ، فإنمـا أنــا بشر مثلكم ، وإن الظن يخطىء ويصيب ، ولكن ما قلت لكم : قال الله ، فلن اكذب على الله \_ [ و في رواية عائشة : « فقال إن كان شيئا من أمر دنياكم ، فشأنكم به ، و إن كان من أمور دينكم فألِي » ] ـ [ و في رواية : ﴿ أَنْتُمَ أَعْلَمُ بِأُمْرِ دَنْيَاكُمْ ﴾ . . ] (٢٦)

ففي الدين : عصمة ، ووحي ، ويقين ، ووضع إلهي ، لا مجال معه للشوى أو الرأي أو المعارضة والاعتبراض . . أما في السدنيا والسياسة وعمران المجتمع ونظامه ، فإن الحاكم ، بالغا ما بلغ ، لا

<sup>(</sup>۲۹) رواه مسلم وابن ماجمة وابن حنبل .

عصمة له . ومن ثم فإن إمضاءه الأمر قد يكون « بالظن » « والظن يخطيء ويصيب » - كما قال الله ومن ثم فإن السبيل إلى الاقتراب ، أكثر فأكثر ، من الصواب هو « الشورى » ، . . وحتى تتحقق هذه الشورى بكفاءة وفاعلية ، فلابد لها من « معارضة » مشر وعة ، تفجر في ملكات الناس وطاقاتهم الاهتام بسبل الصلاح والاصلاح للمجتمعات ! . .

\*\*\*

ولقد سبق أن أشرنا إلى أن تعقد شئون السياسة للناس والحكم للمجتمعات المعاصرة ، قد استلزم « الشورى الجهاعية » وكذلك « المعارضة الجمعية المنظمة » . . . وإن اقتضاء « المصلحة » لهذا التطور ، يمتحه المشر وعية الإسلامية . . فمقاصد الشريعة أهمها العدل ، ولا نعتقد أن منصفا يماري في أن العدل ، إن في السياسة أو في الاقتصاد ، قد غدا صعب المنال ما لم تتح المصحاب المصلحة فيه ، من جهور الأمة ، فرص الانتظام والتنظيم في جماعات وأحزاب سياسية تسعمى ، عبسر الطسرق المتميزة ، إلى تحقيق هذا العمدل المنشود . .

ورغم أننا لا نميل إلى رأي المدين يبالغون فيدعون أن مجتمع المدينة ، على عهد الرسول ، هي ، والخلفاء الراشدين ، قد عرف « التنظيات » و « الأحراب » ، على النحو المدي تعنيه هذه المصطلحات في عصرنا الراهن . . رغم اننا نرفض هذا الادعاء المبالغ والمغالي في تقدير « تعددية » ذلك المجتمع البسيط . . إلا أننا نلمح « ملامع » جنينية لتجمعات قامت في ذلك المجتمع بذلك المتاريخ ، وهي وإن لم تكن « أحزابا وتنظيات » ، إلا أنها كانت شكلا من أشكال التايز القائم على « المصلحة ووجهة النظر » ،

وهي ، بذلك ، شهادة على قبول التجربة الاسلامية « للتعددية » في إطار وحدة نهج الاسلام وشريعته . . .

• ففي ترجمة ابن الأثير للصحابية الجليلة اسماء بنت يزيد بن السكن الأنصارية [ ٣٠ هـ/ ٢٥٠م] \_ وكانت شمجاعة قائدة خطيبة \_ ما يشير إلى جماعة لنساء المدينة ، قامت تسعى للحصول على حقوقهن الموازية لما يبذلن في المجتمع الجديد من جهود ! . . وكانت أسهاء هذه قائدة في جماعة النساء تلك . . وابن الأثير يتحدث عن ذهابها إلى الرسول ، ﷺ ، ممثلة لهذه الجماعة ، وحديثها إليه باسم من بعثنها من النساء ، فيقول : لقد ذهبت الى النبي ، ﷺ ، وهو جالس الى الصحابة ، فقالت : يا رسول الله ، « إني رسول من ورائبي من جماعة نساء المسلمين ، يقلن يقولي ، وعلى مثل رأيي . . إن الله بعثك الى الرجال والنساء ، فأمنا بك واتبعناك . ونحس ، معشر النساء ، مقصورات مخدرات ، قواعد بيوت ، وموضع شهوات الرجال ، وحاملات أولادكم . وإن الرجال فضلوا بالجماعات وشهود الجنائز ، وإذا خرجوا للجهاد حفظنا لهم أموالهم ، وربينا أولادهم ، أفنشاركهم في الأجر ، يا رسول الله ؟. . فالتفت الرسول ، ﷺ ، بوجهه إلى أصحابه ، وقال لهم : أسمعتم مقالة امرأة أحسن سؤ الا عن دينها من هذه ؟ فقالوا: لا ، يا رسول الله . فقال ، ﷺ ، انصر في يا أسهاء ، وأعلمي من وراءك من النساء أن حسن تبعل ذكرت ! . فانصرفت ، وهي تهلل وتكبر استبشارا بما قاله لها رسول (YY) a . . ! All

فنحن هنا امام جماعة نسائية . . وبعبارة الصحابية أسماء بنت

<sup>(</sup>٧٧) [ أسد الغابة في معرفة الصحابة ] الجزء الخاص بالنساء . طبعة دار الشعب . القاهرة .

يزيد : « جماعة نساء المسلمين » . . قامت تسعى لإنصاف النساء ، بالاسلام الذي أنصف الرجال والنساء 1 .

● وإذا كانت المعلومات قليلة جدا عن ذلك المجلس الذي اختص بتنظيم الشورى ، على عهد الرسول ، ﷺ ، والذي تكون من سبعين عضوا(١٠٠ . . فإن لدينا من المعلومات والوقائع ما يجعلنا نقول : إن عصر النبوة والخلافة الراشدة قد عرف هيئة [ المهاجرين الأولين ] تلك التي مارست كل ما يجارسه « التنظيم السياسي » في مثل مجتمع المدينة من اختصاصات ومهام ا . .

لقد كانت هيئة [ المهاجرين الأولين ] ، في المدينة ، أشبه ما تكون بحكومة الرسول ، إلى الله على التي وحياته . وبعد ذلك ، كانت هي التي استأثرت بمنصب الخليفة ، ترشحه من بين أعضائها وتختاره هي ، ثم يبايعه بعد ذلك المسلمون ويصدقون على قرارها به « البيعة العامة » . . بعد « البيعة الخاصة لهذه الهيئة أ . . ولقد تكونت هذه الهيئة من عشرة من كبار الصحابة ، يقود كل واحد منهم حيا من أحياء مهاجرة قريش، فكانت قيادة وراءها جماهير . اما العشرة فهم : أببو بكر الصديق . . وعمر بن الخطاب . . وعثمان بن عفان . . وعلي بن أبي طالب . . وطلحة بن عبيد الله . . والزبير بن العوام . . وعبدالرحمن بن عوف . . وسعد بن أبي وقاص . . وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل . . وأبو عبيدة بن أبي وقاص . . وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل . . وأبو عبيدة بن الجراح .

ولقد ظلت سلطة دولة الخلافة الراشدة في هذه الهيئة حتى انتهت هذه الدولة وزال نظامها بانتقال الأمر إلى معاوية بن أبي سفيان . . . ففي السقيفة ، قال أبو بكر : « إن العرب لا تدين إلا لهذا الحي من

 <sup>(</sup>٢٨) فان فلوتن [ السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات في عهد بني أمية ] ص٩٦ . ترجمة :
 د . حسن ابراهيم حسن ، ومحمد زكي ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م .

قريش »، أي الحي المذي تكون في المدينة من مهاجرة قريش ، والذي تقوده هذه الهيئة من «المهاجرين الأولين».. وفي السقيفة ، كذلك ، بايع اثنان من هذه الهيئة هم عمر وأبو عبيدة - لثالث منها أيضا - هو أبو بكر - فتم لهم وله الأمر .. وعندما حضرت المنية أبا بكر استشار هذه الهيئة ، وعهد إلى واحد منها بالخلافة - وهو عمر - ثم عقدت له البيعة العامة ، أو بيعة العامة ، بعد موت أبي بكر . . وعندما حضرت المنية عمر - بعد طعنه - كان قد بقي من أعضاء هذه وعبدما حضرت المنية عمر - بعد طعنه - كان قد بقي من أعضاء هذه الهيئة سبعة ، هم : عثمان ، وعلي ، وطلحة ، والزبير ، وعبدالرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص ، وسعيد بن زيد بن أمره ، بعد أن أخرج منه ابن عمه سعيد بن زيد ، ووضع في المجلس عمر و بن نفيل . . فكون عمر منهم مجلس الشورى ، الذي اشتهر أمره ، بعد أن أخرج منه ابن عمه سعيد بن زيد ، ووضع في المجلس أمره ، بعد أن أخرج منه ابن عمه سعيد بن ويد . ولقد اختار هذا المجلس من بينه عثمان بن عفان ، ثم عقدت له البيعة العامة فولى المخلافة بعد عمر . .

وعندما حدثت في السنوات الأخيرة من عهد عنهان الأحداث التي أغضبت غالبية المسلمين ، كانت هيئة « المهاجرين الأولين » في مقدمة المحرضين على الخروج على عنهان . . لقد مارست المعارضة مقدمة المحرضين على الخروج على عنهان . . لقد مارست المعارضة كها يمارسها الحزب السياسي ، وسعت إلى استرداد سلطاتها عندما رأت أن بني أمية قد غلبوها عليها بسيطرتهم على جهاز دولة الخليفة الثالث عنهان بن عفان ! . . وابن قتيبة يذكر أن الرسالة التي خرجت الثالث عنهان ، قد خرجت باسم هذه الهيئة . . ونصها : « بسم الله على عنهان ، قد خرجت باسم هذه الهيئة . . ونصها : « بسم الله الرحمن الرحيم . من المهاجرين الأولين ، وبقية الشورى ، إلى من عصر من الصحابة والتابعين . . أما بعد . أن تعالوا إلينا ، وتداركوا

خلافة رسول الله قبل أن يسلبها أهلها ، فإن كتاب الله قد بدل ، وسنة رسوله قد غيرت ، وأحكام الخليفتين قد بدلت . فننشد الله من قرأ كتابنا ، من بقية أصحاب رسول الله والتابعين بإحسان ، إلا أقبل إلينا ، وأخذ الحق لنا وأعطاناه ، فأقبلوا إلينا إن كنتم تؤ منون بالله واليوم الآخر ، وأقيموا الحق على المنهاج الواضح الذي فارقتم عليه الخلفاء . غلبنا على حقنا ، واستُولى على فيئنا ، وحيل بيننا وبين أمرنا . وكانت الخلافة بعد نبينا نبوة ورحمة ، وهي اليوم ملكا عضودا . من غلب على شيء أكله »(٢١) .

فنحن هشا بإزاء بيان سياسي ، أصدرته هيشة سياسية ، ذات اختصاصات دستورية وسلطات وحقوق ، عندما رأت أن خروجا قد حدث عن العرف ، واعتداء قد تم على ما تملك من سلطات وحقوق .

وبعد مقتل عثمان ، رضي الله عنه ، أراد الثوار - السذين كانت المدينة تحت سلطانهم - البيعة لعلي بن أبي طالب بالخلافة ، فأنباهم أن الأمر ، أولا ، لبقية هذه الهيئة ، وكانوا بالمدينة يومئذ - بالإضافة إلى علي - هم : الزبير ، وطلحة . . . . فذهب الشوار إليهم ، فجاءوا وبايعوا عليا . . ثم دار الصراع بينهم بعد ذلك على الخلافة - كما هو مشهور - . . . أي أن الصراع دار بين من بقسي من هذه الهيئة . . هيئة « المهاجرين الأولين » . . وبعد موت طلحة والزبير ، بقي على وحده في الميدان ، فدار الصراع بينه وبين معاوية بن أبي سفيان . . ولما استشهد على آخر أعضاء « المهاجرين الأولين » ، انتهت دولة الخلافة الراشدة ، وانقضى نظامها . . . وانتقل الأمر الى معاوية وبني أمية ملكا عضودا ! . . (٢٠) إذن . . . فلقد عرفت

٧٩٠) ابن قتيبة [ الإمامة والسياسة ] جـ ١ ص٣٧ . طبعة القاهرة سنة ١٣٣١هـ .

<sup>(</sup>٣٠) انظر تفصيل الأسس التي تكونت على أساسهما ﴿ هيشة المُهاجسِرين الأولـينُ ، في كتابِنـا [ الاسلام وفلسفة الحكم ] ص٦١ ــ ٥٠ طبعة بيروت سنة ١٩٧٨م .

التجربة السياسية الاسلامية ، على عصر النبوة والخلافة الراشدة ، « مبدأ التنظيم » ، و « الجهاعات شبه المنظمة » . . . بل وعرفت هيئة « المهاجرين الأولين » قيادة سياسية منظمة ، ذات اختصاصات سياسية ودستورية . . . كها عرفت هذه التجربة « المعارضة المنظمة والجمعية » ، وذلك فضللا عن الشورى الفردية ، ومعارضة الأفراد . .

#### \*\*\*

بل إننا إذا ذهبنا نستقريء أدبيات عصر النبوة ومأثوراته ، وفي مقدمتها الأحاديث النبوية الشريفة ، فلن نجد مصطلح « الحزب » غائبا . . كما لن نجده منبوذا مدانا ، دائها وبإطلاق . . فالموقف بأدبيات ذلك العصر ، من مصطلح « الحزب » محكوم بالمضمون والمحتوى . . فليس « الحزب » و « الحزبية » بالأمر المنكر في كل الأحوال ! . .

• فكما كان البعض يسمى النبي ، ﷺ ـ باعتبار رئاسته للدولة .. « أميرا » ، كذلك كانوا يسمونه مع صحابته « حزبا » ا.. فالمؤمنون كانوا يُسمَون « حزب محمد » . . . وفي ذلك يروي انس ابن مالك ، رضي الله عنه ، حديث الرسول ، ﷺ ، اللي يقسول فيه : « يقدم عليكم أقوام هم أرق منكم قلوبا » قال أنس : « فقدم الأشعريون ، فيهم أبو موسى الأشعري ، فلما دنوا من المدينة كانوا يرتجزون ، يقولون :

غدا نلقي الأحبة محمدا وحزبه » ا (٣١)

• وفي الحديث الطويل الذي يرويه البخاري في صحيحه ، نجــد

<sup>(</sup>۳۱) رواه ابن حنبل .

مصطلح « الحزب » قد أطلق على كل من التجمعين اللذين تمايزا ، وتمايزت مشاربهما ومصالحهما ، بل وظهرت تناقضاتهما ، في صفوف أمهات المؤمنين ، زوجـات الرســول ، ﷺ ، ورضي عنهــن . . . يروي البخاري « عن عائشة ، رضي الله عنها ، أن نساء رسول الله ﷺ ، كن حزبين ، فحرب فيه عائشة وحفصة وصفية وسودة ، والحرزب الآخر أم سلمة وسائس نسباء رسبول الله ، ﷺ . وكان المسلمون قد علموا حب رسول الله ، ﷺ ، عائشــة ، فإذا كان عند أحدهم هدية يريد أن يهديها الى رسول الله أخرهما حتَّى إذا كان رسول الله في بيت عائشة بعث صاحب الهدية إلى رسول الله في بيت عائشة . فتكلم حزب أم سلمة ، فقلن لها : كلمي رسول الله يكلم الناس فيقول : من أراد أن يهدي الى رسول الله هدية فليهدها اليه حيث كان من بيوت نسائه . فكلمته أم سلمة بما قلن ، فلم يقل شيئا ، فسألنها ، فقالت : ما قال لي شيئا ، فقلن لها : فكلميه ، قالت فكلمته حين دار اليها أيضا ، فلم يقل لها شيئًا ، فسألنها ، فقالت: ما قال لي شيئا ، فقلن لها : كُلميه حتى يكلمك ، فدار إليها ، فكلمته ، فقال لها : لا تؤذيني في عائشة ، فإن الوحيي لم يأتني وأنا في ثوب(٢٢) امرأة إلا عائشة . فقالت : أتوب إلى الله من أذاك يا رسول الله .

ثم إنهن [ أي حزب أم سلمة ] دعون فاطمة بنت رسول الله ، فأرسلت إلى رسول الله تقول : إن نساءك ينشدنك الله العدل في بنت أبي بكر ، فكلمته ، فقال : يا بنية ، ألا تحبين ما أحب ؟ قالت : بلى ، فرجعت إليهن فأخبرتهن ، فقلن : ارجعي إليه ، فأبت أن ترجع . فأرسلن زينب بنت جحش ، فأتته ، فأغلظت ، وقالت : إن نساءك ينشدنك الله العدل في بنت ابن أبي قحافة ، فرفعت

<sup>(</sup>٣٢) المراد بالثوب : الحلم والفراش .

صوتها حتى تناولت عائشة ، وهي قاعدة ، فسبتها ، حتى إن رسول الله لينظر إلى عائشة هل تكلم ؟! قال \_[ الراوي ] \_ فتكلمت عائشة ترد على زينب حتى أسكتتها . قالت : فنظر النبي إلى عائشة وقال : إنها بنت أبي بكر ! . . »(٣٣)

والذي يعنينا في هذا الحديث ، هو استخدام مصطلح « الحزب » للدلالة على تجمع الفت بينه روابط محددة ، جعلته يخوض صراعا ضد « الحزب » الذي جمعته روابط أخرى . . ولقد بلغت حدة هذا الصراع إلى الحد اللذي تأذى منه الرسول ، على . . . وبعبارة القرطبي : أنه على « كان قد تأذى ببعض الزوجات . قيل : سألنه شيئا من عرض الدنيا . وقيل : زيادة في النفقة ، وقيل : آذينه بغيرة بعضهن على بعض . . » (١٠٠ حتى نزل قول الله سبحانه : [ يأيها النبي قل لأزواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين المتعكن وأسرحكن سراحا جميلا . وإن كنتن تردن الله ورسوله والدار الآخرة فإن الله أعد للمحسنات منكن أجرا عظيا ] . . (١٠٠ نزلت هذه الأيات ، في سورة ( الأحزاب ) لتنهى هذين « الحزبين » عن إيذاء النبي بما بينها من صراع . . فمصطلح « الحزب » - بهذا المعنى - لم يكن غريبا على أدبيات عصر النبوة ، وسنة الرسول ، عليه الصلاة والسلام .

● أما القرآن الكريم ، فإنه يتخد من هذا المصطلح موقفا معياره : الفكر « والموقف ، والهدف » الدني قامست وتسعى اليه هذه الأحزاب . . فهناك [ حزب الشيطان ] وهو [ يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير ] (٣١) . . لكن هناك أيضا الذين يؤ منون فيكونون

<sup>(</sup>٣٣) رواه المهخاري . في كتاب الهبة .

<sup>(</sup>٣٤) القرطبي [ الجامع لأحكام القرآن ] جـ ١٤ ص١٢٦ . طبعة دار الكتب المصرية .

<sup>(</sup>٣٥) الأحزاب: ٢٨، ٢٨. (٣٦) فاطر: ٦.

« حزب الله » [ ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم المغالبون ] (١٧٠) . . والذين [ رضي الله عنهم ورضوا عنه أولئك حزب الله ، ألا إن حزب الله هم المفلحون ] (٢٨٠) . . فمصطلح « الحزب » و « الأحزاب » ليس مرفوضا \_ في القرآن الكريم \_ بإطلاق ! . .

وإذا كان القرآن الكريم قد دعا المؤمنين إلى أن يناضلوا ، منظمين ، عن طريق إقامة جماعة [أمة ] تنهض « بفروض الكفاية » ، التي هي أهم وأخطر وآكد من « فروض العين » للكفاية » ، التي هي أهم وأخطر وآكد من « فروض العين » والفردية ] . . . مثل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وتأسيس الدولة ، وسياسة الناس ، واستكمال نواقص العمران ، وتقدم حياة الأمة ، وإقامة العدل بين الناس . . . النخ ــ إذا كان القرآن قد دعا إلى ذلك فقال [ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الحير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون ] (١٠٠٠) فإنه ، بهذه المعوض بالمراقبة والمحاسبة والتقويم للمعوج من شئون المجتمع النهوض بالمراقبة والمحاسبة والتقويم للمعوج من شئون المجتمع العامة . . . بل وأوجب على المؤمنين سلوك هذا السبيل ، وجعله العامة . . . يقع الإثم على الأمة جمعاء إذا هي لم تسلك سبيله . . . .

وإذا كان هذا هو موقف القرآن من « التنظيم » الذي ينتظم وينظم جماعات المسلمين وتياراتهم الفكرية والسياسية ، فإن بالاستطاعة ان نتساءل : ماذا إذا تعددت السبل بالمسلمين ، وتمايزت الطرق ، مع الاتفاق على الغايات والأهداف فأقاموا أكثر من جماعة ، وأكثر من حزب في مجتمعهم الاسلامي ؟ أ . . . وهل من حق فريق واحد أن يحتكر لحزبه صفة « الشرعية » ويحجبها عن الآخرين ؟ أ . . .

<sup>(</sup>٣٧) المائدة : ٥٦ . (٣٨) المجادلة : ٢٧ . (٣٩) ال عمران : ١٠٤ .

لا نعتقد أن النهج الاسلامي يعطي هذا الحت لفريق من الفرقاء . . . فطالما كانت مصلحة المجموع بمجموع الأمة ـ هي الغاية ، فلا بأس أن تتعدد الرؤى ، وتتنوع السبل التي يسلكها المسلمون لتحقيق المصلحة العامة للأمة جمعاء . .

إن الاسلام دين الفطرة ... ونحن إذا احتكمنا إلى الفطرة التي فطر الله الناس عليها ، سنجد أن الاتفاق على المقاصد والغايات هو من الممكنات البطبيعية ، التي تحبذها النفسوس . . وأن التعددية في السبل والمناهج والطرق هي الأمر الطبيعي المحقق لذاتية الانسان ، والحافز لطاقاته على الابداع . . فإذا كان اتفاق الأمة على مشر وعها الحضاري ، بمعالمه السرئيسية ، ضرورة من ضرورات الصراع ضد التحديات التي تواجهها ، فإن إطلاق طاقات الابداع لأبناء هذه الأمة ، بالحرية ، وبالتعددية والتنوع في إطار الوحدة ، هو السبيل الأكثر أمنا والأدوم نفعا والأرسخ بناء لبلوغ الأمة أهدافها القومية والحضارية ، ولانتصارها على التحديات التي يفرضها عليها الأعداء . . !!



# شبهكات علمكاء الستوء

تلك هي السنة الحسنة ، التي سنها ، بل وفرضها الاسلام :

- الحرية: ضرورة واجبة . . للفرد وللجماعة . . وعلى الفرد وعلى
   الأمة . .
  - والشورى: في الأسرة . . والأمة . . والدولة .
- وكذلك العدل: . . . في النفس . . والأسرة . . والمجتمع . .
   مع الأولياء . . ومع الأعداء ! . .
  - ومثلها: العلم والتعلم . . في أمور الدين أو في شئون الدنيا . .
- والاشتغال بالششون العامة: للمحيط والمجتمع والأمة
   والانسانية: أمرا بالمعروف ودعوة اليه ونهيا عن المنكر واقتلاعا له
   ولآثاره من الجذور!..
- وإذا كان « تأييد » المعروف معروفا يثاب عليه الانسان . . فإن « معارضة » المنكر فريضة واجبة في شريعة الإسلام . . سواء كانت هذه المعارضة فردية وتلقائية ، أم جمعية منظمة في صورة الجمعيات والأحزاب . . . تلك هي السنة الحسنة التي سنها الاسلام . . .

### \*\*\*

لكن نفرا من «علياء السوء» - بعضهم من « وعاظ الملوك والأمراء والسلاطين والرؤساء» . . ومن حولهم بطانة من « غوغائية الفكر الديني » - قد تنكبوا طريق هذه السنة الإسلامية ، فذهبوا يحرمون ما أحله . . بل ما فرضه الله . . وسودوا الصفحات بما ينفر المسلمين من مصطلح « المعارضة » الاسلامية على وجه التحديد . . . .

فالبعض منهم يبشر بعدم إلزام « الشورى » للحاكم ، مجردين ، بذلك ، « الشورى » الاسلامية \_ وهي فلسفة الحكم الاسلامي \_ من جدواها . . ومدعمين ، بذلك ، سلطات الاستبداد وسلطان المستبدين ! . .

اما البعض الآخر فإنه لا يستحي عندما يزعم أن الاسلام يوجب على الرعية طاعة الحكام ، هكذا بإطلاق ، وفي كل الأحوال . . . وأنه يطلب من الأمة شكر الحاكم إذا عدل ، والصبر على ظلمه إن هو كان ظالما . . . وهم يحسبون أنهم يخدعون الأمة عندما لا يميزون بين « الاستسلام » والضعف والاستكانة للظلم والمنكر ـ وهمي محاحرمها ونهى عنها الاسلام ـ وبين « الصبر الاسلامي » ، الدي هو شجاعة واحتال في مواجهة الشدائد على درب النضال من أجل تطبيق فرائض الاسلام ، وفي مقدمتها مقاومة الجور ومغالبة الظالمين . . .

إن هذا النفر ، من «علياء السوء» ، لا يستحون عندما يصورون الاسلام ـ الذي رأينا انحيازه إلى الحرية ـ على النجو الذي لا يليق ! . . ولا يخجلون من القصور العقلي أو التقصير الفكري أو النفاق السياسي الذي يقف بهم عند ظواهر بعض النصوص ، عاولين استخدامها ـ كشبهات ـ في تسخير « دين الحرية » ليكون سبيل الظلمة والمستبدين لإحكام قبضة ظلمهم واستبدادهم على رقاب أمة محمد ، عليه الصلاة والسلام . . . وذلك بعد أن تفعل هذه « الشبهات » فعلها في إسلاس قياد الأمة وإلانة قناتها لاستبداد المستبدين ! . .

وإذا كانت الحكمة الشعبية المأثورة تقول: « إن من يأكل عيش الكافر يحارب بسيفه » . . . فإنها تعلمنا لماذا يحارب هذا النفر من أشباه « العلماء » بسيوف الظلمة والمستبدين ؟ ! . . لكن . . . وحتى

لا ينخدع أحد « بشبهاتهم » و « بمنطقهم » ، وحتى لاتجوز دعاواهم على بسطاء الناس . . . فلابد من تأمل نصوص الاحاديث النبوية ، التي تمثل جمّاع « الشبهات » التي يتحصنون بها ، عندما يقفون عند ظواهرها . . لنرى وجه الحق والحقيقة في هذه النصوص . . فذلك هو السبيل لتحرير العقل المسلم والأمة المسلمة من القيود التي احترف ويحترف صنعها هذا النفر من « علماء السوء » . . . . . بل ولرفع الظلم الذي يلحقونه بسنة رسول الله ، عليه الصلاة والسلام ! . . وفي البدء ، نقول :

إن جميع هذه النصوص هي « أحاديث آحاد »(١) . . . وأحاديث الآحاد إذا كانت ملزمة في « الأمور العملية » ، فهي غير ملزمة في « العقائد » ، فلا حرج على من لم يقتنع بمراميها في تكوين عقيدته السياسية ، و في علاقة المسلم بالسلطة والسلطان . .

ثم، إن هذه الأحاديث قد رويت في شئون السياسة وعلاقة الحاكم بالمحكوم، فهي ليست من « السنة التشريعية » المتعلقة « بالدين » وتبليغ الرسالة ، وتفصيل وتبيان ما أجمله الوحي الى الرسول ، عليه الصلاة والسلام . . . أي أنها ليست متعلقة بالأصول والأركان والعقائد الدينية ، التي هي « ثوابت الدين » . . ومن ثم فلابد من عرض هذه المأشورات السياسية على معيار « المصلحة » فلابد من عرض هذه المأشورات السياسية على معيار « المصلحة » مصلحة الأمة ، الذي توزن به كل المأثورات التي رويت في غير « الدين » وتبليغ الوحي وعلوم الغيب والشعائر والعبادات . .

إن الأحاديث النبوية التي رويت وصحت روايتهـا ووضحـت

<sup>(</sup>١) حديث الأحاد هو : الذي رواه واحد عن واحد عن واحد . . . وهكذا . . . اما يا المتواتر يو فهو الذي رواه جمع عن جمع عن جمع ، مع استحالة اجتاع هذا الجمع وتواطئهم على الكذب . . والمتواتر من السنة قلة قليلة من الأحاديث .

دلالتها فيا هو من « الثوابت الدينية » هي « سنة تشريعية » ، الواجب معها هو « الاتباع » ، والوقوف عندما لألفاظها من دلالات في العصر الذي قيلت فيه . . . أما تلك الأحاديث التي رويت في « المتغيرات الدنيوية » .. ومنها كل شئون الدولة والسياسة والعمران الاجتاعي .. فهي ليست من « السنة التشريعية » ، والواجب فيها .. كي نكون مقتدين ومتأسين بصاحبها ، عليه الصلاة والسلام .. هو عرضها على المعيار الذي حكم إنشاءها ، وهو « مصلحة الأمة » ، التي كانت هدف الرسول وهو يسوس الجهاعة المحددة في الواقع المحدد بهذه الأحاديث . . .

إن تنظيم الرسول ، ﷺ ، للجيش الاسلامي في القتال ، أثناء الغزوات ، هو « سنة » استهدفت « المصلحة » [ النصر ] . . . . فإذا اقتضت « المصلحة » وشر وط النصر \_ اليوم وغدا \_ تغيير تنظيم الجيوش الاسلامية الحديثة عن تلك النظيم والتنظيات النبوية لم يصح لأحد \_ بدعوى التأسي والاقتداء \_ أن يطلب منيا « الاتباع » لسنة تنظيم ونظام الجيش النبوي في غزوات الرسول ، عليه الصلاة والسلام . . . لأن هذه « السنة » ليست من « السنن التشريعية » والسلام . . . لأن هذه « السنة » ليست من « السنن التشريعية » لبتعلقة بـ « ثوابت الدين » و إنما هي « سنة غير تشريعية » . تتعلق « بالمتغيرات الدنيوية » . . . فمراعاة المصلحلة المتغيرة والمتجددة هي المحققة للمعنى الحقيقي المستهدف من الاقتداء والتأسي بالرسول ، ﷺ ، في هذا الميدان . . . وقس على هذا المسل كل بالرسول ، ﷺ ، في هذا الميدان . . . وقس على هذا المسل كل والسياسية والدنيوية منها على وجه الخصوص والتحديد . . .

ولقد أفاض علماء الأصول الاسلاميون في هذا المبحث الهام ، فميزوا بين « السنة التشريعية » وبين « السنة غير التشريعية » ، وأوضعوا لنا أمر هذا التمييز كل الأيضاح . . واذا شئنا ـ زيادة في الايضاح ـ أن نضرب الأمثال لما قرره في هذه القضية علماء الأصول الاسلاميون ، فإننا نشير إلى علمين من أعلامهم :

الأول: هو الإمام القرافي ، أبو العباس أحمد بن إدريس (٢) [ ١٨٤هـ/ ١٢٨٥م] . . الذي خصص لهذه القضية كل صفحات كتابه: [ الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام] . . وفيه يقسم السنة النبوية إلى إقسام أربعة :

أولها: تصرفات الرسول بالرسالة ، أي بحكم كونه رسولا يبلغ رسالة ربه ويبشر وينذر بوحي السياء . . .

وثانيها : تصرفات الرسول بالفتيا ، أي تلك التي تتعلق بالفتاوي التي يفسر بها غامض الوحي ويفصل بواسطتها مجمله . .

وثالثها: تصرفات الرسول بالحكم ، أي القضاء ، وهمي تلك التي تتعلق بقضائه بين الناس في المنازعات . . .

(Y) من أشهر فقهاء المذهب المالكي وعلهاء الأصول . مصري ، من أصل مغربي ، ولد ونشأ وترفي بمصر . . تتلمل على يد العز بن عبدالسلام (سلطان العلهاء) ، وكانت له .. مثل العز ـ مواقف شجاعة في التصدي للولاة الظلمة والسلاطين الجاشرين . بلغت مكانته العلمية إلى الحد الذي جعل بعض فقهاء المذهب الحنفي يقتبسون بعض كتبه فتمذهب بها الأحناف . والى جانب الفقه والأصول كانت له إسهامات في اللغة . ومن آثاره الفكرية : [الفروق] في أربعة أجزاء ، و[الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام] ، و[الدخيرة] في ستة أجزاء ، و[الإحكام في أحكام المواقيت في أحكام المواقيت] ، و[شرح والإمام] ، و[اللخيرة] في ستة أجزاء ، و[المنطقية في الخصائص] ، و[الأجوبة الفاخرة على الأسئلة الفاجرة] . . وكانت للقرافي ، كذلك ، جهود في « الفن » و « الصناعة » و « الاختراء » إلاختراء » إلى الاختراء » إلى المناعة » و « المناعة » و « المناعة » و « الاختراء » إلى المناعة » إلى المناعة » المناعة » إلى المناعة » إلى المناعة » إلى المناعة » ا

ورابعها: تصرفات الرسول بالإمامة ، أي السياسة ، وهي التي تشتمل على كل أقواله وأفعاله وإقراراته ونواهيه الخاصة بالدولة والسياسة في مختلف الميادين والمجالات . .

وبعد هذا التقسيم يحدد الإمام القرافي أن القسمين ، الأول والثاني ، من السنة [ أي التصرفات بالرسالة ، وبالفتيا ] - هما تبليغ وشرع ، يدخلان في باب الدين ،

اما القسم الثالث .. [أي تصرفات الرسول بالحسكم ، أي القضاء ] .. فليست من « الدين » ، إذ هي مغايرة لتصرفات بالرسالة ، وبالفتيا ، ومن ثم يجب الوقوف بها عند محل ورودها ، لأن إحكام الرسول فيها مترتبة على ما ظهر له ، هذ ، ومن البينات التي حكم بها وقضى بناء عليها . . وليست مبنية على الوحي ، الذي لا ينطق فيه عن الهوى ! . . وكذلك الحال مع تصرفاته وسنته ، هذ ، وفق الإمامة ، التي شملت إدارته لشئون السياسة العامة للدولة وفق المصلحة فيا هو مفوض إليه . . وفي هذا القسم تدخل الأثار والسنن والمأثورات التي تتحدث عن : قسمة الغنائم ، وتجييش والحيوش وتجهيزها ، والتصرفات المالية المتعلقة بالأرض والتجارة والحرف والصنائع والاقطاعات ، وكذلك عقد المعاهدات ، والأمور الغرائية المتعلقة والعمال . . . .

ففي هذين القسمين من أقسام السنة النبوية ـ القضساء ، والسياسة ـ لسنا ملزمين بالاتباع والتقليد ، وإنما نحن مطالبون ، فقط ، باتباع المبدأ الذي اتبعه الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، في قضائه و في سياسته لشئون الدولة . . فالقاضي المسلم مطالب بأن

يقضي بناء على البينات والأسباب كها كان الرسول يقضي بناء على البينات والأسباب . ورجل السياسة المسلم مطالب بأن يسوس الأمة وقق ما يحقق مصالحها ومنافعها ويدفع عنها الضرر والضرار ، كها كان يفعل الرسول في تصرفاته بالإمامة والسياسة . . . وإذا نحن التزمنا هذه المباديء العامة والمعايير الكلية والمقاصد والغمايات كنا متبعين للسنة النبوية ، لأن ذلك هو المحقق لمعنى قول الله سبحانه وتعالى : [واتبعوه لعلكم تهتدون ] . (٢)

فليس الحكم والقضاء ، وليست السياسة وششون الدولسة والمجتمع السياسية « دينا » وشرعا و بلاغا يجبب فيها التأسي والاحتذاء بما في السنة من وقائع وأوامر ونواه وتطبيقات حددتها ألفاظ الأحاديث ، لأنها أمور تقررت بناء على بينات قد نرى الآن غيرها ، وعالجت مصالح هي بالضرورة متطورة ومتغيرة . . وذلك على عكس ما هو دين وشرع و بلاغ من هذه السنة النبوية الشريفة ، مثل ما جاء منها متعلقا بالرسالة ، و بالفتيا ، فإن الاتباع فيه واجب ، والتقيد بأحكامه ومضامين ألفاظه شرط لصحة إيمان المؤمن بدين الاسلام (ع) .

هكذا حسم الامام القرافي القضية ، وفصل أقسام السنة النبوية ، وأرسى القواعد للتمييز بين ما هو « دين » وما هو « دنيا » ــ [ قضاء وسنياسة ] ــ من سنة الرسول عليه الصلاة والسلام . . .

والثاني: ـ من علماء الأصول اللذي نستشهد بفكره في هذه

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ١٥٨

 <sup>(</sup>٤) القرافي [ الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرف ات القياضي والامام ] ص٨٦٨.
 ١٠٩ . تحقيق الشيخ عبدالفتاح ابو غدة . . طبعة حلب سنة ١٩٦٧م .

القضية .. هو: ولي الله الدهلوي<sup>(٥)</sup> [ ١١١٠ ــ ١١٧٦هـ/ ١٦٩٩ -١٧٦٢م ] . . . الذي طرق هذه القضية ، باستفاضة ، في كتابه الفذ [ حجة الله البالغة ] . . وفيه قسم السنة النبوية إلى قسمين :

أولها: ما سبيله تبليغ الرسالة ، وفيه قوله تعالى: [ وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ](١) ... ويدخل في هذا القسم : علوم الآخرة ، وعجائب الملكوت ، وشرائع وضبط العبادات ... وبعض هذه العلوم وحي ، وبعضها اجتهاد جاء بناء على ما علمه الله لرسوله من مقاصد الشرع ، فهو بمنزلة الوحي ...

وثانيهها: ما ليس من باب تبليغ الرسالة ، وفيه قوله الله : « إنما أنا بشر ، إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به ، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر » . . وقوله في قصة تأبير النخل : « فإني إنما ظننت ظنا ، ولا تؤ اخلوني بالظن ، ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئا فخذوا به ، فإني لم أكذب على الله . . . ما كان من أمر دينكم فإني ، وما كان من أمر دنياكم فأنتم أعلم به »(") . . وفي هذا القسم تدخل علوم الدنيا كالطب ، والزراعة ، والصنائع والحرف ، وكل ما كان سنده ومصدره التجربة الانسانية . . . والأمور المتعلقة بالسياسة

<sup>(</sup>a) أحمد بن عبدالرحيم الفاروقي ، فقيه حنفي ، ومحدث ، من أبرز علماء الهند ، على يديه وبمؤ لفاته بهضت علوم الحديث والسنة من كبوتها . . له آثـار فكرية عديدة ، منها : [ الفوز الكبير في اصول التفسير ] . و [ حجة الله البالغة ] ، في مجلدين ، و [ إزالة ألحفاء عن خلافة الحلفاء ] ، و [ الارشاد الى مههات الاسناد ] ، و [ الانمساف في اسباب الحلاف ] ، و [ عقد الجيد في الاجتهاد والتقليد ] . وله ترجمة فارسية للقرآن ، جعلها على غط النظم العربي للقرآن ، وسهاها [ فتح الرحمن في ترجمة القرآن ] .

<sup>(</sup>٦) الحشر : ٧ . (٧) رواه مسلم وابن ماجة وابن حنبل .

من كل « ما يأمر به الخليفة » في الحرب والغنائم . . . النح ، وكذلك أمور القضاء ، لأنها مبنية على البينات والأيمّان ، وليست من باب تبليغ الرسالة والوحي ، أي الشرع والدين . . (^)

فكل ما خرج عن القسم الخاص بتبليغ الرسالة المدينية ، من السنة النبوية ـ ومنها الأحاديث التي يقف عند ظواهر نصوصها هذا النفر من «علماء السوء» ، والتي تنهي المسلمين عن التصدي ، بالمعارضة ، لولاة الجور ورموز الاستبداد ـ ليس « دينا » ، وإنما هو « دنيا ـ وسياسة » ، على العقل المسلم أن يتناول موضوعاتها ابتداء بالنظر والاجتهاد ، دونما تقيد بما يروي من النصوص والمأثورات . . . . فقط عليه ان يلتزم المباديء الحاكمة للنظر في هذه الأمور . . . .

### \* \* \*

والآن . . . لننظر ، بعين « الدراية » إلى الأحاديث النبوية التي يستند إليها هذا النفر من « علماء السوء » ، في إدعائهم وجوب طاعة المحكومين للحكام ، في العدل والظلم ، كليهما . وفي إدعائهم تحريم « المعارضة » على المسلمين لحكامهم ، وخاصة إذا كانت هذه « المعارضة » جماعية ومسلحة بسلاح التنظيم . . ودعواهم أن مذهبهم هذا هو حقيقة الفكر السياسي للإسلام ! . .

لقد آثرنا ألا نكتفي بما قدمنا عن عدم إلزام ما يستندون إليه من « أحماديث الأحماد » معدم إلزامهما للمسلممين في تكوين العقيدة

 <sup>(</sup>٨) ولى الله الدهلموي (حجة الله البالغة ) جـ ١ ص١٢٨ ، ١٢٩ ـ طبعة القاهرة سنة
 ١٣٥٢ هـ .

السياسية .. وألا نكتفي بما قدمنا من عدم إلزامها ، لأنها من مرويات السياسة الخارجة عن « ثوابت الدين » ، وما هو « سنة تشريعية » من أحاديث الرسول ، عليه الصلاة والسلام . . . ولو اكتفينا بذلك ، أو ببعضه ، لكفى في إسقاط حجية هذه المأثورات ، وفي توهين السند الذي يستند اليه هذا النفر من « علماء السوء » ! . . لكننا آثرنا كشف زيفهم ، عندما فضلنا التسدليل على ان هذه المأثورات ، التي يستندون اليها ، لا تشهد لدعواهم التي يدعون . . . فلنظر . كما قلنا في نصوص هذه المأثورات . .

● صحيح أننا إذا نظرنا في عناوين «أبواب » « كتاب الإمارة » في [صحيح مسلم] - الذي جمعه الامام مسلم بن الحجاج [ ٢٠٤ - ٢٦١ هـ ٢٦١ هـ / ٢٠٠ م ١٨٠ ] - سنجد عنوان « الباب » الثاني عشر هو : « باب في طاعة الأمراء وإن منعوا الحقوق » . . . وأننا سنجد عنوان « الباب ، الحادي عشر هو : « باب الأمر بالصبر عند ظلم الولاة واستثثارهم » . . . . هذا صحيح . . . لكننا نتساءل : لماذا يقف فقهاء السلاطسين وعلهاء السوء عنسد « عناوين » هذين « البابين » ؟! ، وعند ظواهر بعض نصوصهها التي سنعرض لها بعد قليل ؟! . . ولماذا لا يقفون عند عنوان « الباب » الثامن ، في معصية ، وتحريمها في المعصية » ؟؟! . . . ومعمية الأمراء في غير معصية ، وتحريمها في المعصية » ؟؟! . . .

إن هذا « العنوان » يحرم الطاعة في المعصية . . فلم لا نتأصل « العناوين » الأخرى في ضوء هذا « العنوان » ؟ ! . . . و « ظلم الولاة واستئثارهم » وكذلك « منعهم الحقوق » عن أصحابها . . أليست معاصي ، تحرم عليهم ، كها تحرم على الرعية الطاعة فيها ؟ ! . . وإذا جاء من يدعو الى طاعة من « يمنع الحقوق » ، ألا

يجب أن نقول له: كيف تستند إلى كلمات جاءت في « عنوان » «باب » صنفه مصنف، وهي تعارض أمر الله للولادة أن يؤدوا الأمانات إلى أهلها ؟! [ إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ، إن الله نعما يعظكم به ، إن الله كان سميعا بصيرا ] (١٠ . . فأداء الولاة الأمانات وهي حقوق المحكومين فرض واجب . . والتخلف عنها ظلم محرم ومعصية المحكومين أرائم الاركان . . . فكيف يطلب من الرعية الطاعة في المعصية والظلم والإثم الصريح ؟! . .

إن التعارض هذا لابد وأن يفسر في ضوء نصوص الوحي المقرآني المحكمة ، وروح الشريعة ومقاصدها التي توجب بالقسرآن والسنة للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والتصدي للظلمة والطغاة 1 . . وإذا « جاز » الصبر على الظلم عند العجسز عن مقاومته . . وإذا كانت « الطاعة » واردة للأمراء الذين يمنعون الرعية حقوقها ، فلذلك ضوابط تمنع الاطلاق ، وتجعل الهيمنة للنصوص المتسقة مع روح الشريعة . . مثل أن تكون الحقوق الممنوعة خاصة بالمطيع وحده ، وفي حالة ما اذا كانت المقاومة مستحيلة ، أو مفضية إلى شر محقق يفوق الشر المتمثل في منع الحقوق . . . أما الدعوة إلى تربية الأمة على خلق « الصبر على الظلم والاستثنار » و « طاعة من يغتصبون حقوقها » فليس من الاسلام ، ولا محيا يتسق مع روح شريعته الغراء 1 . . .

♦ فإذا تجاوزنا «عناوين » « المصنفين » ، التي يتوكا عليها « حملة المباخر » من « فقهاء السلاطين » وذهبنا ننظر في نصوص الأحاديث

<sup>(</sup>٩) النساء : ٨٥ ،

النبوية الشريفة ، التي وقفوا ويقفون عند ظواهر نصوص بعضها ، دون « فقه » أو « دراية » بما وراء ظواهر النصوص ، ودون علم بالملابسات الخاصة التي قيلت لهما وفيها هذه الأحاديث ، ودون عرض هذه النصوص على ما يقيدها ويوضحها من الأحاديث التي رويت في ذات الموضوع ، بل وربما رواها نفس الراوي . . إذا نحن ذهبنا هذا المذهب ظهرت لنا قلة بضاعة القوم في « علم الحديث » ، الذي يتمسحون فيه ! . .

أ\_ فهم يقفون عند الحديث الذي رواه أبو هريرة ، رضي الله عنه ، عن الرسول ، الله : « من أطاعني فقد أطاع الله ، ومن يعص يعصني فقد عصى الله . ومن يطع الأمير فقد أطاعني ، ومن يعص الأمير فقد عصاني » (١٠) . . . يقفون عند ظاهر لفظ هذا الحديث ، ويوهمون الناس أن المراد هو « كل أمير » ، برا كان أو فاجرا ، عادلا كان أو ظالما . . فالطاعة للأمير .. مطلق الأمير .. هي طاعة الرسول ، التي هي طاعة الله . . . ثم يتلون قول الله سبحانه : [ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ] ! (١٠) . . . لكننا إذا تجاوزنا « الرواية » إلى « الدراية » ، وإذا نظرنا نظرة « مقارنة » إلى هذا الحديث فسيتضبح لنا :

١- أن ذات الراوي - أبي هريرة - قد روى عنه نفس الحديث مع فرق في بعض الألفاظ يقيد الاطلاق في « الأمير» اللي يطلسب الرسول طاعته . . يقول الرسول ، 養 - في هذه الرواية - : « من أطاعني فقد أطاع الله ، ومن عصائي فقد عصى الله ، ومن أطاع أميري فقد أطاعني ، ومن عصى أميري فقد عصائي » (١٣) . . . فالمراد ، إذن ، أمير محدد ، عينه الرسول ، ﷺ ، وليس مطلق فالمراد ، إذن ، أمير محدد ، عينه الرسول ، ﷺ ، وليس مطلق الرسول ، إذن ، أمير محدد ، عينه الرسول ، ﷺ ، وليس مطلق الرسول ، إذن ، أمير محدد ، عينه الرسول ، إذن ، أمير محدد ، إذن ، أمير محدد ، عينه الرسول ، إذن ، أمير محدد ، إذن ،

<sup>(</sup>١٠) رواه مسلم . (١١) النساء : ٥٩ . (١٢) رواه مسلم .

الأمير ، حتى ولوكان ظالما مستأثرا يمنع الرعية حقوقها . . . ٢ ـ و [ صحيح مسلم ] ـ الذي خرج الحديثين ـ يورد الأول مرتين ، من طريقين ، عن أبي هريرة . . على حين يورد الثاني خمس مرات ، من خمس طرق ، عن أبي هريرة . . ومع ذلك يقف فقهاء السلاطين عند ظاهر الرواية الأولى ، دون أن يقيدوا لفظ « الأمير » فيها بالرواية الثانية . . .

٣- إن سباق ورود هذا الحديث ، في [ صحيح مسلم ] ، يرشح اختصاص الأمر بأمير للجيش ، عينه الرسول ، الله ، قائداً لإحدى سرايا الغزو والقتال . . فلقد روى ابن عباس ، رضي الله عنها ، أن آية طاعة الأمراء [ يأيها الذين آمنوا أطبعوا الله واطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم ] « قد نزلت في عبدالله بن حذافة بن قيس بن عدي السهمي . بعثه النبي في سرية »(١٢) . . . وطبيعي وبديهي أن تكون لأمير الجيش وقائده طاعة متميزة تماما عن طاعة أمراء السلسم . . . نصوصا وهذا ألأمير هو أمير الرسول ، الذي اختاره ليقود السرية في القتال ، فالأمر ، إذن ، خاص بالحرب ، وبطاعة القائد أثناء القتال . . وهو قائد مختار ومعين من قبل الرسول ، عليه الصلاة والسلام . .

ب. وحديث آخر يقفون عند ظاهر ألفاظه ، مستدلين به على وجوب الصبر على الظلم ، وحرفة « المعارضة » والمقاومة ! . . فلقد روى ابن عباس قول الرسول ، على : « من رأى من أميره شيئنا يكرهه ، فليصبر ، فانه من فارق الجهاعة شبرا ، فهات ، فميتنه جاهلية »(١٠) وتحن تلفت النظر ، هنا ، إلى أن المطلوب هو الصبر على

<sup>(</sup>۱۳) رواه مسلم . (۱۶) رواه مسلم .

أمر « يكرهه » الإنسان ، وليس على أمر يخالف منطوق الشريعة أو روحها . . فلقد يستدعى الأمير الناس ليقاتلوا في سبيل الله ، أو لينفقوا في المصالح المعامة ما فضل عن حوائجهم . . ولقد يكره البعض هذا الذي يطلبه الأمير . . فالصبر على ما يكره الانسان ، في هذه الحال وما ماثلها ، هو المراد في الحديث ، لأن الخروج عن الطاعة هنا ، وعدم تحمل المكاره فيه مفارقة « للجهاعة » ، وهي التي ينهي عنها الحديث الشريف و يحذر منها . . فالأمير هنا مع الجهاعة - التي قد تعني جهور الأمة وجماعتها ، وقد تعني سنة الرسول ، عليه الصلاة والسلام - فهو مع الحق ، وليس الأمير الظالم ، الذي يطلب فقهاء السلاطين من الأمة أن تصبر على ما تكره من مظالمة التي ير زأ بها عباد السلاطين من الأمة أن تصبر على ما تكره من مظالمة التي ير زأ بها عباد الله . . . إن « المكروه » ، هنا ، هو من نوع ذلك الذي تحدثت عنه الآية القرآنية : [ كتب عليكم القتال وهو كره لكم وعسى أن تكرهوا شيئا وهو خير لكم وعسى أن تكبوا شيئا وهو شر لكم ، والله يعلم وأنتم لا تعلمون ] (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ (١٠٠٠ . وليس المكروه دينيا ، فضلا عن أن يكون وأنتم لا تعلمون آ

ج... وهم يستدلون على إطلاق السمع والطاعة للأمراء بحديث أبي ذر الغفاري ، رضي الله عنه ، الذي يقول : « إن خليلي أوصاني أن أسمع وأطيع ، وإن كان [ أي الأمير ] عبدا مجدّع الأطراف (١٠٠٠) . وهنا نسألهم : لماذا هذأ الإطلاق ، والروايات كشيرة ، تكتنف هذا الذي قاله أبو ذر ، وتذكر خطبة النبي ، و محجة الوداع ، وفيها يقول : « لو استعمل عليكم عبد يقودكم بكتاب الله فاسمعوا له وأطيعوا »(١٠٠٠ فالسمع والطاعة مقيدان بكون هذا الأمير -حتى ولو كان عبدا - يقود الرعية بكتاب الله ، ويحكمها بشريعة الاسلام . .

<sup>(</sup>١٥) البقرة : ٢١٦ (١٦) رواه مسلم [ ومجدع الأطراف ، أي مقطوعها ] . (١٧) رواه مسلم .

وليست طاعة للظلمة ، وسمعا للمستبدين ! . . ثم ، نسألهم : هل سمع أبو ذر وأطاع للصحابي العربي القرشي معاوية بن أبي سفيان ، عندما رأى منه ما اعتقده خروجا على نهج الإسلام السياسي والاقتصادي ؟ . . . وهل أطاع ابو ذر الخليفة الصالح عثمان بن عفان ، وسمع له ، عندما رأى تأييده لمعاوية في الخلاف الذي نشب بينهها حول فلسفة الاسلام في الأموال ؟! . . هل سمع ابو ذر وأطاع ، بإطلاق ؟! . . أم أنه « عارض » ، بل قاد « المعارضة » ، إلى الحد الذي انتهى به إلى منفاه في « الربذة » إلى أن مات وحيدا هناك ؟! . . فلسم لا نقيد الرواية بالأخرى ؟! . . ولسم لا نفسر الحديث بمثله ؟! . . ولسم لا نفسر الراوية ؟! . . ولسم لا نفسر الراوية ؟! . . ولسم المناف العمل الماوية ؟!! . .

د. وبعض من فقهاء السلاطين وعلماء السوء هؤ لاء يتعاملون مع بعض الأحاديث على طريقة من يقف في الآية القرآنية عند كلمات:
[ لا تقربوا الصلاة . . . ساكتا عن [ وأنتم سكارى ] . . . . فيروي هذا البعض ، عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، قول الرسول ، لله ، و من بايع إماما فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه ، فليطعه إن استطاع ه (١٨٠) . . . يروون هذا الحديث دون أن يتأملوا معنى قوله ، استطاع ه (١٨٠) . . . يروون هذا الحديث دون أن يتأملوا معنى قوله ، لإكراه أو إعزاء ، وإنما صحب « صفقة اليد » ، اقتناع قلبي . . ثم إنهم - وهذا هام جدا - يتجاهلون بقية الرواية ، التي تدل على خطأ توظيف هذا النص جدف دعوة الناس إلى طاعة الحاكم ، إذا هو خرج عن حدود العدل وروح الشريعة ، حتى ولو كانت قد سبقت خرج عن حدود العدل وروح الشريعة ، حتى ولو كانت قد سبقت

<sup>(</sup>۱۸) رواه مسلم .

له بيعة في أعناق الناس!. فعندما ذكر عبدالله بن عمر و بن العاص هذا الحديث ، على عهد معاوية بن أبي سفيان ، سأله عبدالرحمن بن عبد رب الكعبة: « أنشدك الله! آنت سمعت هذا من رسول الله ، عبدالرحمن ، لم يقف عند هذا الحد . . لأنه كان يرى « نصا » عبدالرحمن ، لم يقف عند هذا الحد . . لأنه كان يرى « نصا » يوظف في مناخ مغاير لمناخه . . كان يرى « كلمة حق يراد بهسا باطل »! . . فقال لعبدالله بن عمر و بن العاص : « مذا ابن عمك معاوية ، يأمرنا أن نأكل أموالنا بيننا بالباطل ، ونقتل أنفسنا . والله يقول : [ يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيا ] . . »؟! (١٠) وعند ذلك - كما يقول عبدالرحمن بن عبد رب الكعبة \_ « سكت عبدالله بن عمر و بن العاص ساعة ، ثم قال : « أطعه في طاعة الله ، وأعصه في معصية الله » ! . .

إن فقهاء السلاطين يتجاهلون بقية الحديث ، ويقفون عند صدر النص .. كحال من يقف عند [ لا تقربوا الصلاة . . ] .. رغم أن بقية الحديث قد رواها مسلم في صحيحه ، وفي ذات الموضع الذي ينتزعون منه ، فقط ، ما يتوهمونه شاهدا على دعوتهم إلى طاعة الولاة كل الولاة كل الولاة . .

هـ .. وهم يحسبون أنهم قد تحصنوا ضد النقد ، باستشهادهم بالحديث الذي رواه عبدالله بن عمر ، رضي الله عنهما ، والذي يقول

<sup>(</sup>١٩) النساء: ٢٩.

فيه الرسول ، الله ، ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية » . . (۱۷) حجة له ، ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية » . . (۱۷) يحسبون أنفسهم قد تحصنوا ضد النقد ، لأن ابن عمر كان يذكر هذا الحديث ، على عهد يزيد بن معساوية [ ٢٥ - ١٤٤ه / ١٤٥ - ١٨٣ م ١٨٣ م] تأييدا لطاعة يزيد ووفاء لبيعته . [ ويزيد هو من هو ظلما وفسقا وطغيانا وبيعته قد اشتهرت فيها وسائسل التسرغيب والترهيب ] . !! . . . بل لقد ذهب ابن عمر الى عبدالله بن مطبع والترهيب ] . !! . . . بل لقد ذهب ابن عمر الى عبدالله بن مطبع أزوة للمدينة في موقعة « الحرة » [ ٢٣ه / ١٨٢ م ] . . ذهب اليه ليحدثه بهذا الحديث ، حتى يسمع ويطبع ليزيد . . . .

لكن هؤ لاء يغفلون ويتغافلون عن أمور لا يليق بالعلماء إغفالها أو التغافل عنها أ. .

١ - فعبدالله بن مطيع قد أدرك أنه أمام حديث شريف . . لكنه يوظف في مناخ غير المناخ الذي يجب أن يوظف فيه . . . فأستمرت معارضته لحكم يزيد بن معاوية . . وعندما اضطر إلى الفرار بعد الهزيمة في « الحرة » ، ذهب إلى مكة فحارب ضد بني أمية مع عبدالله ابن الزبير [ ١ - ٧٧هـ/ ٢٢٢ - ٣٩٣م ] . . وكان ينشد وهو يقاتل جيش الحجاج بن يوسف [ ٤٠ - ٩٩هـ/ ٢٦٠ - ٢١٤م ] :

أنــا الــذي فررت يوم الحرة والحـر لا يفــر إلا مرة يا حبــذا الــكرة بعــد الفره لأجــزين فــرة بكــره!

لقد أدرك أن « الطاعة » و « البيعة » ، اللتين عناهما الرسول في

<sup>(</sup>۲۰) رواه مسلم .

الحديث ، ليستا طاعة وبيعة الذين استبدوا بالإمارة ، واغتصبوا الحقوق ، وذهبوا في سفك الدماء إلى حد قتسل الحسين في كربلاء . . . . .

٢ ـ ويتجاهل فقهاء السلاطين الرواية الأخرى للحديث ـ والمروية هي الأخرى عن عبدالله بن عمر .. والتي تقيد إطلاق « الطاعة » ، فتجعلها « طاعة الله » ، وليست طاعة « الأمير » ، ومن ثم فهي تقيد « البيعة » ، فتجعلها « بيعة الرسول » ﷺ ، لابيعة « الأمير » ، لأن بيعة الرسول، وحدها، هي التي كانت تعنى الانتقال من الجاهلية والشرك الى نور الاسلام وتوحيده . . . أي أنها « دين » ، وليست مجرد « سياسة » ، فخلافها ومخالفتها تعنى خلع الايمان بالدين والعودة إلى الضلالة والجاهلية ، . . . يتجاهل فقهاء السلاطين هذه الرواية التي يقول فيها الرسول ، ﷺ : « من مات على غير طاعة الله مات ولا حجة له ، ومن مات وقد نزع يده من بيعة كانت ميتته ميتة ضلالة »(٢١) . . . . فالطاعة هناً بصريح النص ـ طاعة الله سبحانه . . والبيعة هنا ـ بحكم السياق ـ بيعة الرسول ، لأنها كانت تعني البيعة لله ، فهي المحققة لطاعة الله [ إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله ، يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث على نفسه ومن أو في بما عاهد عليه الله فسيؤ تيه أجرا عظيما ]. . . (٢٢) [ من يطع الرسول فقد أطاع الله ] (٢٣). .

٣- ثم ، إنهم لو وضعوا هذا الحديث ، الذي اجتهد ابن عمر ، رضي الله عنه ، ليوظفه لصالح يزيد بن معاوية ، لو وضعوه مع الأحاديث الأخرى ، التي رواها ابن عمر نفسه ، وفي ذات الموضوع ، لأراحوا واستراحوا . . . . فلقد روى ابن عمر قول

<sup>(</sup>٢١) رواه الامام احمد . (٢٢) الفتيح : ١٠ . (٢٣) النساء : ٨٠ .

الرسول ، ﷺ: «على المرء المسلم السمع والطاعة ، فيا أحب وكره ، إلا أن يؤمسر بمعصية ، فإن أمسر بمعصية فلا سمع ولا طاعة ين أمسر بمعصية الله سمع ولا طاعة في معصية الله ، إنما الطاعة في المعروف ، (٢٠٠٠ . . . .

إنهسم لم يفعلوا ذلك ، كي لا يقيدوا المطلق ، أو يفصلوا المجمل ، أو يستعينوا بالملابسات على فهسم المراد . . . لا لمجرد القصور والغفلة \_ فالأحاديث مجتمعة ، وفي ذات المصدر ، وشديدة الوضوح \_ وإنما ليلجموا الأمة ، بالطاعة ، عن معارضة الاستبداد ومقاومة المستبدين . . .

و والعجب، كل العجب أن فقهاء السلاطين، هؤلاء الذين يتخيرون من ظواهر نصوص الأحاديث النبوية الشريفة، ما يربي الأمة على « السمع والطاعة » لمن لا يستحقون سمعا ولا طاعة، إذا وجدوا نصين، التعارض بينها جلي، اختاروا ذلك الذي يزرع في الأمة الخضوع للظلم والحنوع للظالمين والاستسلام للمستبدين، رغم معارضته للنصوص الكثيرة الداعية لوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وسلوك طريق مقاومة الجبارين حتى لو أفضى ذلك إلى الاستشهاد، ورغم روح الشريعة التي تنهي عن الظلم وترفض الحنوع للظالمين.

بل لقد رأينا كتب السنة النبوية الشريفة تنسب الى الصحابي الجليل حديفة بن اليان [ ٣٦هـ/ ٢٥٦م] رواية حديث يدعو إلى « السمع والطاعة » للأمير ، حتسى ولسو ظلسم وتعدى حدود الشرع . . . ثم تنسب إليه رواية حديث ثان يدعو إلى مقاومة كل شر

<sup>(</sup>۲٤) رواه مسلم . (۲۵) رواه مسلم .

بالسيف . . وجدنا ذلك في كتب السنة . . ووجدنا فقهاء السلاطين يكثرون من ذكر الحديث الأول ، وتخرس السنتهم فلا تذكر الحديث الثاني ولا تشير إليه . . ، رغم أن الأول قد جاء في مصدر واحد من مصادر كتب السنة ، بينا جاء الثاني في مصدرين اثنين . . ورغم أن الأول يجافي ، بمعناه ، روح الشريعة ومنطوق القرآن والأحاديث الكثيرة الداعية لإنكار المذكر ، ومقاومة الجسور ، والتصدي للاستبداد . . ففي [صحيح مسلم] نقرأ : قال حذيفة بن اليان :

« ـ قلت : يا رسول الله ، إناكنا بشر ، فجاء الله بخير ، قنحن فيه .
 فهل من وراء هذا الخير شر؟!

...قال : نعم .

... قلت : هل وراء ذلك الشرخير؟

\_ قال : نعم .

... قلت : فهل وراء ذلك الخير شر؟

.. قال : نعم .

\_ قلت : كيف ؟

قال: يكون بعدي أثمة لا يهتدون بهداي ، ولا يستنون بسنتي .
 وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب شياطين في جثهان إنس !
 قلت: كيف أصنع ، يا رسول الله ، إن أدركت ذلك ؟

ـ قال : تسمع وتطيع للأمير ، وإن ضرب ظهرك ، وأخذ مالك ، فاسمع وأطع » .

ففي هذا الحديث ـ الذي اختاره ويختاره فقهاء السلاطين وعلماء السوء ـ دعوة للسنمع والطاعة للأئمة الذين لا يهتدون بهدي الرسول ولا يستنون بسنته . . ودعوة للخضوع لمن قلوبهم قلوب الشياطين ، حتى وإن ضربوا ظهور الرعية وانتهبوا أموالها . . ذلك هو اختيار

فقهاء السلاطين . . أما [ سنن أبي داود ] و [ مسند الامام أحمد بن حنبل ] فإننا نقرأ فيهما الرواية المختلفة ، بل والمناقضة . . يرويها ذات الصحابي الجليل حذيفة بن اليان :

« ـ قال حديفة بن اليان : يا رسول الله ، أيكون بعد الخير الـذي أعطينا شر ، كما كان قبله ؟

\_ قال : نعم .

\_ قلت : فبمن نعتصم ؟

قال: بالسيف! »

وهنا نسأل: ألا تتفق هذه الرواية الثانية مع الأحاديث الكثيرة العدد، والواضحة الدلالة، التي توجب مقاومة المنكر، بالفعل أولا، فإن عجزنا فبالرفض القلبي، الذي الولا، فإن عجزنا فبالرفض القلبي، الذي يعني الإنكار، ويتنافى مع السمع والطاعة ١٤. وألا يشهد حديث الرسول، على الذي روته زوج النبي أم سلمة، رضي الله عنها، والمذي يقول فيه: « إنسه يستعمل عليكم أمراء، فتعرفون وتنكرون، فمن كره فقد بريء، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضي وتابع » ! (١٦٠٠ . ألا يشهد هذا الحديث الشريف بأن الرضا والمتابعة \_ أي السمع والطاعة \_ منهى عنها حتى في حالة العجز عن والمتبداد والحروج عن روح الشريعة وعدلها . . .

ثم . . ألا يتضح لكل ذي لب ذلك الاتساق بين مضمون الرواية الثانية للحديث الذي رواه الصحابي حذيفة بن اليان وبين إلحاح الفرآن الكريم ـ كتباب البدين الأول ـ على فريضة النهـ ى عن المنكر . . . [ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الحير ويأمرون بالمعروف

<sup>(</sup>۲٦) رواه مسلم ،

وينهون عن المنكر ] (٢٧) ... حتى لقد جعل القرآن من « النهي عن المنكر » صفة للمؤمنين والمؤمنات ... [ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ، يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله ورسوله ، أولئك سيرجمهم الله ، إن الله عزيز حكيم ] (٢١) .. كما جعلها معيار التخير الله ، سبحانه وتعالى ، لأمة محمد ، عليه الصلاة والسلام ، دون أمم الرسالات الأخرى .. [ كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ] (٢١) . وحدثنا عن أن التخلي عن هذه الفريضة كان السبب في غضب الله ، سبحانه وتعالى ، على بني اسرائيل ، الذين [ كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون ] (٢٠) .

وأخيرا . . ألم يقرأ هؤ لاء النفر من «علياء السوء » ، الذين يدعون أمة محمد إلى « بئس ما فعل بنو إسرائيل » ؟! . . ألم يقرءوا نص بيعة الصحابة ، رضوان الله عليهم ، للرسول الله عليهم ، نسب بيعتهم للرسول ، وليس لملك أو أمير والتي يحدثنا عنها عبادة بن الوليد بن عبادة ، عن أبيه عن جده ، الذي يقول : « بايعنا رسول الله ، الله ، على السمع والطاعة ، في العسر واليسر ، والمنشط والمكره ، وعلى أثرة علينا ، وعلى ألا ننازع الأمر أهله . وعلى أن نقول بالحق أيناكنا ، ولا نخاف في الله لومة لائم . . »(١٠) . .

فلم تكن بيعة الصحابة للرسول على السمع والطاعة بإطلاق، لأن الأمر شورى، في ششون الدنيا والدولة والسياسة وقضايا العمران، ولذلك تضمنت البيعة النص على أن يقولوا بالحسق أينا

<sup>(</sup>۲۷) آل عمران : ۱۰۶ ، (۲۸) التوبية : ۷۱ ، (۲۹) آل عمران : ۱۱۰ ، (۳۰) المائدة : ۷۹ . (۳۱) رواه مسلم .

كانوا ، وعلى ألا يخافوا في الله لومة لاثم . . كانت تلك بيعة الصحابة للمعصوم ، عليه الصلاة والسلام . . فها بال هؤ لاءالنفر من « علماء السوء » و « فقهاء السلاطين » يقفون عند ظواهر النصوص التي توهم ـ أو يوهمون بها الأمة ـ وجوب السمع والطاعة للأثمة اللين لا يهتدون بهدى الرسول ولا يستنون بسنته ، بل ولمن يحملون في صدورهم « قلوب شياطين في جثهان إنس » ؟ ! . . محاولين ، بالفتاوي التي يسودون بها الصفحات ، صد الأمة عن النهوض بالفرائض الواجبة ، والضرورات الشرعية ، بالشبهات التي يختلقونها من ظواهر بعض النصوص ؟ ! . . ما بالهم يصنعون هذا المنكر . . ويقترفون هذا الزور ؟ ! . . ألا بئس ما فعل ويفعل هذا النفر من « علماء السوء » ! . . .

إن انتفاء العصمة عن الأثمة والولاة والحكام والرؤساء، وعامة أولى الأمر، يجعل الخطأ وتجاوز حدود الشريعة أمرا واردا، بل إنه، مع إغراء السلطة وإعانتها على تجاوز الحمدود، يصبح هذا الخطأ والتجاوز للحدود أشبه ما يكون بالقدر المقدور.. وصدق رسول الله، هم الله المعارضة وخطاء، وخير الخطأئين التوابون .. "(٢٠) .. وأمام هذه الحقيقة تتجاوز «المعارضة » السياسية حدود «المشروعية » و «الحق الانساني »، إلى حيث تبلغ مرتبة «الضرورة الواجبة شرعا » على مجموع الأمة، كها هو الحال مع سائر «الضرورات الشرعية الواجبة »، التي عدت في الحضارات غير الإسلامية مجرد «حقوق » ... وهي عندما تبلغ ، في الاسلام غير الإسلامية عرد «حقوق » ... وهي عندما تبلغ ، في الاسلام علم المرتبة ، يصبح التقصير في أدائها ، أو النكوص عنها إثما مجرًماً ،

<sup>(</sup>٣٢) رواه الترمذي وابن ماجة والدارمي وابن حنبل .

## وبعث

فإذا كانت هذه هي مقاصد الشريعة الاسلامية في باب « الضرورات الواجبة » والفرائض اللازمة لتحقيق جوهـ إنسانية الإنسان ، عندما تعدت بها حد « الحقوق » وبلغت بها مرتبة « الضرورات الواجبة » . . فإن من الأهمية بمكان أن ننبه إلى أن هذه الشريعة ، التي فتحت الباب لأحكام جديدة كلما طرح التطورُ الجديد من القضايا والمشكلات . . إن هذه الشريعة ـ التي هذا شانها مع الجـديد والتطــور والتجــديد ـ لم ولن تقف في « الضرورات الواجبة » لحرية الإنسان وإنسانيت عندما أشارت إليه النصوص الأولى والمأثورات المروية أو اجتهادات الفقهاء القدماء . . فالشريعة مقاصد ، وما أشارت إليه من تشريعات لا يعدو « الناذج » التي صيغت للتمثيل والاحتذاء . . وكها يقول الإمام السلفى ابـن قيم الجوزية [ ٦٩١ - ٥١ هـ / ١٢٩٢ - ١٣٥٠م] : « فإن الله أرسل رسله وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط، وهو العدل الذي قامت به السموات والأرض ، فإذا ظهرت أمارات الحق ، وقامت أدلة العدل وأسفر صبحه بأي طريق كان ، فشم شرع الله ودينه ورضاه وأمره ، والله تعالى لم يحصر طرق العدل وأدلته وأماراته في نوع واحد وأبطل غيره من الطرق التي هي أقوى منه وأدل وأظهر،بل بين بما شرعهمن الطرق أن مقصوده إقامة الحق والعدل وقيام النـاس بالقسـط، فأي طريق استخرج بها الحق ومعرفة العدل وجب الحكم بموجبها ومقتضاها . والطرق أسباب ووسائل لا تراد لذواتها ، وإنما المراد غاياتها ، التي هي المقاصد ، ولكن الله نبه بما شرعه من الطرق على

### أسبابها وأمثالها . . ه(١)

فمع تطسور المجتمعات الانسانية وتعقدها ، ومسع تزايد الاحتياجات والضرورات اللازمة لتحرير طاقات الإنسان كي يبدع في هذه الحياة ، ويبلغ بكوكبه في العمران مرتبة العروس التي أخذت زخرفها وزينتها . . مع هذا التطور الجديد تستجد لهذا الإنسان «حقوق » . . بل «ضرورات واجبة » يفرضها الإسلام فتصبح «ضرورات شرعية واجبة » لتحقيق « الحياة » الحقة والإنسانية الحقيقية لهذا الإنسان ، على النحو الذي يليق به كخليفة عن الله ، سبحانه ، في هذا الوجود ! . .

وهنا يتساءل المرء: أي جريمة شنعاء تلك التي يقترفها البعض عندما يحرمون خليفة الله من « الضرورات الواجبة » لتحقيق مهام خلافته على النحو الذي أراده الله ؟!..

### \* \* \*

لكن . . هل يكفي أن نبعث « فكر » الأسلام ، الخاص بهـ لـ ه القضية ، من مرقده ، ونقدمه إلى الناس في هذه الصفحات ؟!. .

إنه لا خلاف على أن « الفكر » : موقف . . ومعركة . . فهو الحافز للأمم على النهضة والبعث الجديد الذي تحطم به القيود والأصفاد . . وهو المرشد الذي ينير للأمة الطرق كي لا تتعثر خطاها فتدمى بعقبات وأشواك « تجارب الخطأ والصواب » . . إنه « حافز » و « مرشد » . . لكن فعاليته مرهونية بالنضال اللذي يحوله إلى « واقع » تعيشه الأمة ، وتنعم بثمراته ، عندما يخرجه من إطار « النظر » إلى حيز « التطبيق » . .

<sup>1)</sup> ابن القيم [ أعلام الموقعين ] جـ ٤ ص ٣٧٣ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م .

إن هدى الاسلام، في هذه القضية ، مثله كمثل كل هدى جاء به هذا الدين الحنيف ، سيظل « غيثا » ينتظر « النضال » الذي يحوله ، بالمارسة والتطبيق ، إلى ثمر يانع ينعم به الإنسان المسلم من خلال بهضة حضارية تغير الواقع البائس الذي أوقع فيه الاستبداد أمة الاسلام . . فلا جدوى من « غيث » لا يحيي الأرض الموات . . ولا حياة لأرض لا تحسن الاستضادة من « الغيث » الهاطل عليها من السياء ! . . وصدق رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، عندما يعلمنا هذه الحقيقة ، فيقول : « إن مثل ما بعثني الله ، عز وجل ، به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضا ، فكانت منها : طائفة طيبة ، قبلت الماء ، فأنبتت الكلا والعشب الكثير . . وكان منها أجادب ، أمسكت الماء ، فنفع الله بها الناس ، فشربوا منها وسقوا ورعوا . . وأصاب طائفة منها أخرى ، إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً . . فذلك مثل من فقه في دين الله ، ونفعه الله بما بعثني الله به ، فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ، ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به » ؟! (١٠) . صدق رسول الله ! . .

هدا هو «هدى الله وعلمه » في باب « الضرورات الانسانية الواجبة » . . فعلينا أن نكون « الأرض الطيبة » ، التي تقبسل « غيثه » فتنتفع به ، وتنفع به الانسان . . وذلك حتى يرفع الانسان المسلم ، بهذا « الهدى والعلم » رأسه ، محطما قبود الاستبداد وأصفاد المستبدين ! . .

أما الذين يقفون عند حدود « مضغ الأفكار » و « ترديد النصوص والمأثـورات » ، دون توظيفها كأسلحـة في معـركة تغيير الواقـع البائس ، الذي يقهر بالاستبـداد طاقـات المسلمـين ، فإن القـرآن

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم وابن حنبل .

الكريم يزرى بهم ، ويسخر من « دورهم » في هذه الحياة . . [ مثل الذين خُلوا التوراة ثم لم يحملوها كمثل الحيار يحمل أسفارا ، بشس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله ، والله لا يهدي القوم الظالمين ] (") فحامل « الهدى » ، الذي لا يذيعه في الناس ، قريب ـ في الموقف من المكذبين به والمنكرين له أ . . والمردد « للهدى » ، دون سعي بالفعل \_ إلى جعله سلاحا لتغيير الواقع كي يتسق مع هذا « الهدى » الذي هدانابه الله . . هو « قائل » لغير الذي « يفعل » . . وتلك كبيرة الذي هدانابه الله . . هو « قائل » لغير الذي « يفعل » . . وتلك كبيرة يستحقون بها مقت الله وبغضه الشديد . . [ يأيها الذين آمنوا لم تفعلون ؟! . كبر مقتا عند الله أن تقولسوا مالا تفعلون ]! . (1)

### \* \* \*

إن دينا لم يكرم الإنسان كيا كرمه دين الإسلام.

وإن شريعة من الشرائع الدينية أو الوضعية لم ترفع «حقوق»
 الانسان إلى مرتبة « الضرورات الشرعية الواجبة » كما صنعت ذلك شريعة الاسلام . .

فعلى الذين يعون هذه الحقيقة أن يناضلوا ، بكل السبل والوسائل الاسلامية، لرفع عار الاستبداد وقيوده عن « واقع » المسلمين . . ولتنقية « الفكر » الاسلامي من التشوهات التي زرعهافيه نفر من « علياء السوء » وفقهاء السلاطين ، الذين احترفوا التبرير الخالم المستبدين ، وباعوا آخرتهم الباقية بفتات من دنياهم الفانية عندما دعوا المستضعفين والمظلومين إلى الاستكانة ـ التي سموها : صبرا على ما تعافه نفوس المؤمنين الأحرار ! . . وصدق الله العظيم إذ

<sup>(</sup>٣) الجمعة : ٥ (٤) الصف : ٢ ، ٣

يقول: [ ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أثمة ونجعلهم الوارثين] (١٠٠٠ إنها إرادة الله ، اللذي أرسل إلى الناس رسوله ، صلى الله عليه وسلم [ يضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم] . . (١٠ فطوبي للسالكين كل سبيل لتحقيق إرادة الله . . والغاية من رسالة رسوله ، عليه الصلاة والسلام! . .



(a) القصص : a (٦) الأعراف : ١٥٧ .

# وكائق

## لماذا هذه الوَيشائق ؟

لقد آثرنا لهذه الدراسة الموجزة ، عن موقف الإسلام من قضية «حقوق » الانسان ... وهو الموقف الذي ارتفع بها من « الحقوق » إلى « الضرورات الواجبة » ... آثرنا لهذه الدراسة أن تزدان بهذه المجموعة من « الوثائق » ، كناذج شاهدة على عدد من الحقائق التي نحرص على أن نسلط عليها بعض الأضواء . .

● فهذه « الوثائق » ليست بجرد « فكر نظري » ، أبدعه الأصوليون والفقهاء والمتكلمون . . أو الساسة الذين عاشوا في معسكر معارضة الدولة والولاة . . إنها ليست بجرد « فكر نظري » ، حتى يقلل البعض من دلالتها على تأثير موقف الإسلام « الفكري » من هذه القضية على « الواقع » الذي عاشه المسلمون ! . . فأغلب هذه « الوثائق » نصوص جسدت فكر ساسة ومفكرين حكموا وقادوا ، وكانت صياغتهم لأفكارهم في هذه « الوثائق » ضبطا وتقنينا لأفكارهم في هذه « الوثائق » ضبطا وتقنينا ولتكون الحكم والمعيار «الذي يتحاكم اليه المجتمع والأمة فيا يتعلق ولتكون الحكم والمعيار «الذي يتحاكم اليه المجتمع والأمة فيا يتعلق بالحقوق والواجبات الانسانية . . فهي نماذج « لفكر » وضع في الماسة والمسئولية ، المعملية ، وجاهد أصحابه ، من موقع الماسة والمسئولية العملية ، لضيان استمرارية وضعه في المارسة والتطبيق . .

وحتى الذين لم يحكموا ولم يقبضوا على زمام الولاية ، من أصحاب هذه « الوثائق » ، كانوا ثوارا ، ولم يكونوا مجرد مفكرين نظرين حالمين . . فهم قد صاغوا أفكارهم هذه الصياغمة « الوثائقية » ، ثم جاهدوا ، بالفكر وبالثورة ، لوضع فكرهم هذا

في موضع القيادة للمجتمع ، حتى يكون المرشد والضابط للمارسة والتطبيق . . ومن هنا ، تأتي هذه «الوثائق » شهسادة « للفكر » الاسلامي ، بقدر ما هي شهادة « لتاريخ» المسلمين . . وهنا يبر ز دور نشرنا لها في هذا السياق ، كإسهام نربجو أن يفعل فعله في التبشير بإمكانية أن يكون حاضر أمتنا ومستقبلها الامتداد المشرق والمتطور لخير ما في تراثها من قوة ، ووحدة ، وتقدم ، وعلى وجه الخصوص : خير ما في تراث هذه الأمة من انتصار لكل ما يحقق جوهر إنسانية الإنسان . .

•وإذا كانت «قوة الفكر الاسلامي » و «حسمه » و « وضوحه » في ميدان الانتصار لهذه « الحقوق ـ الواجبة » ، قد استطاعت مقاومة « الردة » التي مثلها وجسدها « الاستبداد السياسي » ، عندما ساد مراكز « الدولة » و « الولاية » لحقب طويلة جدا في تاريخ أمتنا ، فحالت دون هذا « الاستبداد السياسي » ودون اكتساب « الشرعية » و « المشروعية » ، إلى الحد الذي وجدنا فيه انحياز جهرة مفكرينا ومتكلمينا وفقهائنا إلى « الشورى » و « الاختيار » و « العدل » ومتكلمينا وفقهائنا إلى « الشرعية « الاستبداد » و « المستبدين » ، بل ورفضهم الاعتراف بشرعية « الاستبداد » و « المستبدين » ، بل وتسميتهم هذا الاستبداد بـ « ولاية المتغلب » على السلطة . . إذا كانت هذه هي قوة « الفكر » في ميدان « الواقع » ، وهي قوة منعت عموم « بلوى الاستبداد » ، فإن شمسول هذه الناذج من عمدوم « بلوى التي نقدم بين يديها ، لمختلف ميادين « الحقوق « الوثائق » ، التي نقدم بين يديها ، لمختلف ميادين « الحقوق وتاريخا ! . .

إننا نريد \_ في هذا التقديم لهذه « الوثائق » \_ أن نسلط الأضواء لنلفت الأنظار ونوجه الأفكار إلى حقيقة تاريخية تقول : إن تاريخ

أمتنا لم يكن ظلاما كله . . وإن التناقض بين « التطبيق » ، في هذا التاريخ ، وبين « الفكر » لم يكن كاملا ولا حادا ولا دائها. . إن البعض منا قد قسا ويقسو، وبالغ ويبالغ في تصنوير مظالم ذلك التاريخ ، لينفر من الظلم والاستبداد ، وليزكي الدعوة إلى استلهام فكرنا الغني، ونحن نجاهد للنهوض بالواقع الـذي نعيش فيه . . وهذا مقبول ومفهوم . . لكن الكثيرين من أعداء هذه الأمة ، ومعهم نفر من المنتسبين إليها ، يسلكون هذا السبيل ليصلوا بواسطته إلى غرض خبیث . . فهم یصورون « تاریخنا » ظلما وظلامها ، کی ينزعوا سلاح الأمة،المتمثل في هذا التاريخ ، وهي تواجه ما يفرضونه عليها من تحديات . . وهم يوحون إلى الناظر في تراثنا الفكري أن ما بهذا التراث من حديث عن « حوق الانسان » ، هو « فكر نظري » لم يوضع يوما ما في « المارسة والتطبيق » ، مستهدفين من وراء ذلك ، أيضا ، نزع سلاح الامة المتمثل في هذا « التراث الفكري » ، كي لا يسعى الجيل الحاضر إلى استلهام أصول حضارته وسيأت قوميته والجوهري من معتقداته وما هو متقدم وفاعل من القيم التي ورثناها عن الأسلاف . .

فظلم الماضي ، والقسوة في تقييم تطبيقات السلف سلاح ماض ذو حدين ، قد يدفع الأمة إلى عكس ما تريد ، وضد ما هو مفيد . . ومن هنا تاتمي أهمية إشارتنا \_ في هذا التقديم \_ إلى شمول هذه « الوثائق » ميادين عديدة كادت تغطي مبحث « الحقوق \_ الواجبة » للإنسان . .

١ - ففيها الدستور المدون ، والمصاغ صياغة قانونية . . والذي صيغ وطبق منـ ذ اللحظـات الاولى ، لتـكوين « الدولـة » العـربية الاسلامية الأولى . . أي منذ أكثر من أربعة عشر قرنا ! . .

- ٢ ـ وفيها النصوص التي تحدثت عن « العقد » السياسي والاجتماعي بين الحاكم [ الوالي ] وبين المحكومين [ الرعية ] . . والتي قننت « الفكر السياسي » الضروري لسياسة الرعية سياسة تحقق للناس « الحقوق الانسانية ـ الواجبة » . .
- ٣ ـ وفيها التشريع القانوني ، وتقاليد القضاء وآدابه وضروراته
   اللازمة للوفاء بتحقيق المساواة والعدالة بين الفرقاء . .
- ٤ ـ وفيها التقنين لجهاز الدولة ، والـ ولايات التنفيذية ، على النحـ و الذي يجعلها في خدمة الرعية ، لأنها وكيلـة عنهـا ومُسْتَنابـة في رعاية مصالحها ! . .
- وفيها التحديد الواضح لفلسفة الاسلام في الأموال ، كنهر أعظم وعام للأمة والناس شرَّبهُم() فيه سواء . .
   وفيها الصياغية « البليغية ـ الدقيقية » لفكرنيا الاجتاعيي
- وفيها الصياغة « البليغة الدقيقة » لفكرنسا الاجتهاعسي
   الاسلامي . . ولحدود التايز الطبقي ، والموقف منه . . وللعلاقة
   المثلى بين « الدولة » ومختلف الطبقات الاجتهاعية في صفوف
   الرعبة . .
- ٧ ـ وفيها موقف حضارتنا من « الثورة » ، كسبيل من سبل التغيير العنيفة لنظم القهر والظلم والاستبداد . . والموقف من « رد المظالم » ، وإعادة التوازن لفشات الأمة وطبقاتها عقب الثورات . .
- ٨ وفيها حديث عن « الشورى » التي هي فلسفة نظام الحكم
   الاسلامي . . وكيف كانت هدف الثائرين على نظم « التغلب »
   وولاة الجور والاستبداد . .
- ٩ ـ وفيها التأكيد على حق الأمة « الطبيعسي ـ الشرعــي » ، بل

<sup>(</sup>١) الشرب - بكسر الشين وسكون الراء ـ الماء . . والحق . . والنصيب . .

« واجبها » ، في أن تكون مصدر السلطة والسلطان . .

إنها نماذج من « الوثائق » تنصف « الفكر » و « التاريخ » معا . . وتشهد لـ « نظر » المفكرين ، ولـ « جهاد » الثوار ، ولـ « عدل » كثير من الخلفاء . . فتنفي عن تراثنا الحضاري ظلما عظيما الحقه به باحثون كثيرون . .



# بضروس الوثائق وائبرز افكارها

\_1\_

الدستور

محمد رسول الله ﷺ

[ الصحيفة \_ الكتاب ] ١هـ/ ٦٢٢ م

## أبرز الأفكار:

● المصادر التاريخية تسمى هذا الدستور: « الصحيفة » و« الكتاب » وتسميتها هذه مأخوذة من صلب هذا الدستور.. فهو « كتاب من محمد النبي ، رسول الله ، بين المؤمنين والمسلمين.. ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم » وبين غيرهم من أهل يثرب ، الذين دخلوا في رعية الدولة الجديدة دون أن يدخلوا في الاسلام الدين وفي جماعة المؤمنين والمسلمين.. والرعية المحكومون به يوصفون بأنهم: « أهل هذه الصحيفة »

وإذا كان مصطلح « الدستور » من المصطلحات المعربة ، التي دخلت العربية من اللغات الأخرى ، وإذا كان هذا المصطلح يعني حديثا ... : « مجموعة القواعد الأساسية التي تبين شكل الدولة ونظام الحسكم فيها ، ومسدى سلطتها إزاء الأفراد »(١) .. فإن هذه « الصحيفة » .. « الكتاب » .. هي « دستور » الدولة العربية الاسلامية

<sup>(</sup>١) [ المعجم الوسيط] وضع مجمع اللغة العربية . القاهرة .

الأولى ، بكل ما يعنيه ـ حديثـا ـ مصطلـــح « الدستــور » من مضامين . .

- وإذا كانت مصادر التاريخ لاتذكر لنا كيف « وضع وصيغ » هذا الدستور . . . فإننا ، بحكم القاعدة الاسلامية الشرعية ، نميل إلى أن وضعه وصياغته هي ثمرة لمشاورة الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، لوجوه الرعية ، الذين يسمون فيه « أهل هذه الصحيفة » فهو نص ينظم شئون الدولة ويقنن العلاقات الدنيوية بين رعيتها بالدرجة الأولى ، ومن ثم فإن موضوعه هو مما تجب فيه الشورى الاسلامية ، وفق منطوق ومفهوم القرآن الكريم . .
- ولقد صيغ هذا الدستور، لينظم القواعد الأساسية لدولة المدينة ورعيتها، بعد أن نزل الوحي بقسم كبير من القرآن الكريم ... فكان ذلك دليلاً على أن « القرآن » بالنسبة لدستور الدولة ، هو الإطار، فيه « المبادىء » ، وبه « الروح » والمقاصد والضوابط والغايات ، وليس هو نص الدستور وذات مواده وعين قوانينه ... فوجود القرآن الكريم لايغني ، في نظام الدولة ، عن الدستور الذي يضبط القواعد وينظم الحقوق و يحكم العلاقهات ويصوغ جميع ذلك صياغة دستورية محكمة الدلالة بينة الحدود .....
- وإذا كانت الدولة التي صيغ هذا الدستور مع تأسيسها قد قامت في السنة الأولى من سني الهجرة [ سنة ٢٢٢ م] فإن حقيقة وجود دستور مكتوب لهذه الدولة ؛ عرفته حضارتنا العربية الاسلامية ، هي سنة من سنن الاسلام السياسي ، لاتدعو إلى الفخار فحسب ، وإنما تدعو ـ قبل ذلك وفوقه ... إلى العض عليها بالنواجذ كي لاتغيب هذه السنة من قسات « الدولة » ومقوماتها في دنيا الاسلام السياسي ، وواقع السياسة عند المسلمين . . . فغيابها ،

شكلا أو فعلا ، عار لايليق بخلف عرف أسلافهم هذه السنة الحسنة قبل أربعة عشر قرنا من الزمان .

وفي هذا الدستور، الذي قامت على أساسه دولة متحضرة، في « الحاضرة » « يثرب » التي تحيطبها بيئة تغلب عليها « البداوة » . . . والذي كان ثمرة إسلامية للشريعة التي أخرجت العرب من ظلمات الجاهلية إلى نور الاسلام . . . في هذا الدستور يستطيع المتأمل أن يرصد الكثير من المبادىء والقواعد، التي مثلت معالم على درب تطور وتقدم وتحضر وتحرر إنسان ذلك العصر . . . بل والتي لازالت تحمل الكثير من الخير لإنسان العصر الذي نعيش فيه ! . .

ففيه تقنين لخروج الانسان من إطار « القبيلة والقبلية » إلى رحاب الدولة والأمة . . فبعد أن كانت القبيلة هي « الأمة والدولة » غدت لبنة في كيان الدولة الجديدة والأمة الوليدة والرعية السياسية التي أقامت بناءها الاجتاعي على أساس هذا الدستور . . .

وقبل هذا الدستور ودولته كانت شخصية الفرد ذائبة في كيان القبيلة ... شرفة لها ... ووزره عليها .. وتبعاته مطلوبة منها .. وعليها عقوبات الجرائم التي يقترفها .. فجاء هذا الدستور ليقنن لطور جديد في تطور الانسان العربي .. « ففر وض الكفاية » \_ الاجتاعية \_ جعلها الاسلام على « الأمة » و« فر وض العين » \_ الفردية \_ أوجبها على الفرد ... وبدلا من « القبيلة » \_ التي سعى الاسلام إلى تذويبها في الأمة \_ برزت ذاتية الفرد ومستوليته ، ووقفت الآثار ، في أحيان كثيرة ، عند « أهل بيته » .. ف [ من ظلم وأثم فإنه لا يوقع \_ [ يهلك ] \_ إلا نفسه وأهل بيته ] .. وبعد أن كانت فإنه لا يوقع \_ [ يهلك ] \_ إلا نفسه وأهل بيته ] .. وبعد أن كانت فننه هذا الدستور عندما نص على [ أنه لايأثم امرؤ بحليفه ] وكذلك

الحمال مع « الجمار » . . [ وأن الجمار كالنفس ، غمير مضمار ولا آثم ] . . لقد برزت ذاتية الفرد ، المسئول ، المكلف . . . ونص الدستور على أنه [ لا يكسب كاسب إلا على نفسه ] !

● ولقد استن هذا الدستور سنن « التكافيل » بين رعية الأمة وجاعتها في مختلف الميادين سواء كانست تلك الميادين مادية أو معنوية . . فالأمة متكافلة ومتضامنة في « الحق » [ وأن النصر للمظلوم ] . . وهي متكافلة ومتضامنة في المساواة القانونية . . [ ذمة الله واحدة . . . والمؤ منون يجير عليهم أدناهم ] . . الأمر الذي يعني رفض « الطبقية » الجاهلية ، عرقية كانت أو اجتاعية . . وهذه الأمة متكافلة متضامنة ، كذلك ، في المعاش والأموال . . فهسي مع متكافلة متضامنة ، كذلك ، في المعاش والأموال . . فهسي مع كاهله ]

ورغم أن « الحاكم » للدولة كان النبي ، صلى الله عليه وسلم ، وعليه ينزل وحي السهاء بالقرآن الكريم . . . أي أنه قد جمع « الولاية الزمنية » إلى « النبوة والرسالة » إلا أن هذه « الدولة » لم تكن « دولة دينية » بالمعنى الذي عرفته مجتمعات غير إسلامية ، وفلسفات غير اسلامية ـ والتي تسربت بعض من مقولاتها إلى بعض فرق الإسلام . .

فهذا الدستور قد « تميز » عن القرآن ، وإن لم يخالف روحه ومبادثه . . . و « رعية » هذه الدولة لم تقف عند « الجهاعة ـ الأمة ـ المؤمنة » بل كائست « رعية سياسية » اتخسذت من المعيار السياسي والإطار « القومي » ميزانا حددت وميزت به الرعية من الأغيار . . . فهي قد شملت ، إلى جانب الجهاعة « المؤمنة » بالاسلام : سكان يثرب ومن حالفهم ووالاهم وتبعهم ولحق بهم ، بمن فيهم من العرب

الذين تهودوا ، ومن الأعراب الذين « أسلموا ». وانخرطوا في الرعية السياسية ـ ولما يدخل « الإيمان » بعد إلى قلوبهم . . . وكذلك الذين « نافقوا » النبي والمؤمنين ، فأظهروا الاسلام واستسروا كراهة الايمان بالدين الجديد . . . ولقد استخدم هذاالدستور مصطلح « الأمة » ـ بعنى الرعية السياسية ـ وهبو يعبسر عن هذا البناء « السياسي ـ الاجتاعي » الجديد . . . لقد نص على أن المؤمنين والمسلمين هم [ أمة واحدة من دون الناس ] ـ فهم « أمة الدين » وجماعته المؤمنة به ـ ثم نص على [ أن يهود بني عوف - [ ومن ماثلهم من اليهود العرب ] ـ أمة مع المؤمنين . لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ] ! . . فقر ر التسوية في « المواطنة » وحقوقها و واجباتها بين هذه « الرعية السياسية » وأقر النايز الديني القائم في داخل هذا والأسوة ] . .

إنها دولة « إسلامية .. قومية » . . القيادة فيها للمسلمين . . والإطار الحاكم و « الجامع ـ المانع » في تحديد « الرحية » وتمييزها عن « الغير » : قومي لايستبعد غير المسلمين الذين ارتضوا الحياة داخل هذه الدولة الواحدة ، التي يجكمها هذا الدستور . .

وإذا كان هذا الدستور قد مثل « القانون الأعلى » الذي نظم

« الواجبات » على الرعية . . . والذي ضمن مالها من « حقوق » فإنه قد استثنى « الظلم » و« الأثم » وقرر أن لاحماية لظالم أو آثم حتى ولوكان من الرعية التي ارتضت الحكم بهذا الدستور ! . . فنص على [ أنه لايجول هذا الكتاب دون ظالم أو آثم ] . .

وإذا كانت « يثرب » [ المدينة ] قد مثلت وطن الدولة التي حكمها هذا الدستور فلقد قرر هذا الدستور أن هذا الوطن حرم آمن لرعية هذه الدولية . . . وقرر في ذات الوقت ، وفي نفس النص ، أن لاحصانة لظالم أو آثم ، حتى لوكان معتصما « بيثرب » عضوا برعية دولة هذا الدستور . . . [ وأنه من خرج آمن ومن قعد آمن بالمدينة ، إلا من ظلم وأثم ] . .

• وإذا كان تطور المجتمعات ، وتعقد شئون الحياة السياسية والاجتاعية والاقتصادية ، قد فرض ويفرض التطور في الأفاق وفي الصياغات اللازمة للدساتير المعاصرة . . . فإن قراءة هذا الدستور الأول للدولة العربية الاسسلامية الأولى من الضرورات النافعسة للأمة ، رغم تجاوز واقعنا للملابسات التي قننها ذلك الدستور . . .

لقد حدد لنا \_ اقتداء بالقرآن الكريم \_ أن المرجع عند الاختلاف هو كتاب الله وسنة رسوله . . . ففيهما « المبادىء » و« الفلسفات » و« الأطر » الحاكمة للواقع المتغير دائما والمتطبور باستمرار . . . . . . . . . . . . . . . فإن مرده إلى الله وإلى عمد ] . . كذلك تعلمنا منه \_ ويجب أن نتعلم \_ أن أمة اقترن تأسيس دولتها الاسلامية الأولى بالدستور المكتوب ، لايليق بها أن تنكص على أعقابها ، فيحكمها الاستبداد متحللا من ضوابط تنكص على أعقابها ، فيحكمها الاستبداد متحللا من ضوابط الدستور ، « شكلا » و« فعلاً » \_ كما يحدث حينا \_ و« فعلاً » \_ رغم وجود « الشكل » \_ كما يحدث في كثير من الأحايين . . .

#### النص

- [ ١ ] هذا كتاب من محمد النبي [ رسول الله ] ، بين المؤمنين والمسلمين من قريش و[ أهل ] يثرب ، ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم .
  - [ ۲ ] أنهم أمة واحدة من دون الناس .
- [ ٣ ] المهاجرون من قريش على رِبَعَتهم (١) ، يتعاقلون بينهم (١) ، وهم يفدون عانيهم (١) بالمعروف والقسط بين المؤمنين .
  - [ £ ] وبنو عوف على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين .
- [ ٥ ] وبنو الحارث [ بن الخزرج ] على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤ منين .
- [ ٦ ] وبنو ساعدة على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين
- [٧] وبنو جشم على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين .
- [ ٨ ] وبنو النجار على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين .
- [ ٩ ] وبنوعمرو بن عوف على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيهما بالمعروف والقسط بين المؤمنين .

 <sup>(</sup>١) أي على أمرهم اللي كانوا عليه . (٢) المعاقلة : الدية ؛ التي تجب على العاقلة ـ أي عصبة القاتل ـ والمراد دية القتل الخطأ (٣) العاني : الأسير .

- [ ١٠ ] وبنو النبيت على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين .
- [ ۱۱ ] وبنو الأوس على ربعتهم ، يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين .
- [ ۱۲ ] وأن المؤمنين لايتركون مفرَحا<sup>(١)</sup> بينهم أن يعطوه بالمعروف في فداء أو عقل (٥).
  - [ ١٣ ] وألا يحالف مؤ من مولى مؤ من دونه .
- [ ۱٤ ] وأن المؤمنين المتقين [ أيديهم ] على [ كل ] من بغى منهم ، أو ابتغى دسيعة (٢) ظلم ، أو إثبا ، أو عدوانا ، أو فسادا بين المؤمنين ، وأن أيديهم عليه جميعا ، ولو كان ولد أحدهم .
  - [ ١٥ ] ولايقتل مؤمن مؤمنا في كافر ، ولاينصر كافرا على مؤمن .
- [ ١٦ ] وأن ذمة الله واحدة ، يجير عليهـم أدناهـم ، وأن المؤمنـين بعضهم موالي بعض دون الناس .
- [ ۱۷ ] وأنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة ، غير مظلومين ولامتناصر عليهم .
- [ ١٨ ] وأن سِلْم المؤمنين واحدة ، لايسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله ، إلا على سواء وعدل بينهم .
  - [ ١٩ ] وأن كل غازية غزت معنا يعقب بعضها بعضا .

<sup>(</sup> ٤ ) المفرح: ... بضم الميم وسكون الفاء وفتح الراء ـ المثقل بالدين ، والكثير العيال

<sup>(</sup> ٥ ) العقل : الدية . ( ٦ ) الدسيعة : العطية ، أي طلب أن يدفعوا له عطية على سبيل الظلم

- [ ٢٠] وأن المؤ منين يُبيىء بعضهم عن بعض بما نال دماءهم في سبيل الله .
  - [ ٢١ ] وأن المؤ منين المتقين على أحسن هدى وأقومه .
- [ ٣٢ ] وأنه لايجير مشرك مالا لقريش ولانفسا ، ولايحول دونه على مؤمن :
- [ ٢٣ ] وأنه من اعتبط (١) مؤ منا قتلا عن بينة فإنه قود (١) به ، إلا أن يرضى ولي المقتول [ بالعقل ] ، وأن المؤمنين عليه كافـة ، ولا يحل لهم إلا القيام عليه .
- [ ٢٤ ] وأنه لا يحل لمؤمن أقر بما في هذه الصحيفة ، وآمن بالله واليوم الآخر ان ينصر محدثما (١٠) أو يؤ ويه ، وأن من نصره ، أو آواه ، فإن عليه لعنة الله وغضبه يوم القيامة ، ولا يؤخذ منه صرف ولاعدل .
- [ ۲۵ ] وأنكم مهما اختلفتم فيه من شيء ، فإن مرده إلى الله وإلى
   محمد .
  - [ ٢٦ ] وأن اليهود ينفقون مع المؤ منين ماداموا محاربين .
- [ ۲۷ ] وأن يهمود بنسي عوف أمة مع المؤمنين ، لليهمود دينهمم وللمسلمين دينهم ، مواليهم وأنفسهم إلا من ظلم وأثم ، فإنه لا يوتغ (۱۱) إلا نفسه وأهل بيته .
  - [ ۲۸ ] وأن ليهود بني النجار مثل ماليهود بني عوف .

 <sup>(</sup>٧) يبيء: - من البواء - أي المساواة . (٨) اعتبط مؤ منا : أي قتله بلا جناية جناها ، ولا ذنب يوجب قتله (١٠) القود: - بفتح القاف والواو - القصاص (١٠) المحدث : مرتكب الحدث . . . الجناية . . اللذب (١١) يوتغ : يهلك

- [ ٢٩ ] وأن ليهود بني الحارث مثل ماليهود بني عوف .
- ٣٠ ] وأن ليهود بني ساعدة مثل ماليهود بني عوف .
- [ ٣١ ] وأن ليهود بني جشم مثل ماليهود بني عوف .
- [ ٣٢ ] وأن ليهود بني الأوس مثل ماليهود بني عوف.
- [ ٣٣ ] وأن ليهود بني ثعلبة مثل ماليهود بني عوف ، إلا من ظلم وأثم ، فإنه لايُوتِنعُ إلا نفسه وأهل بيته .
  - [ ٣٤ ] وأن جفنة بطن من ثعلبة كأنفسهم .
- آ وأن لبني الشَّطْيَبة (١٢) مثل ماليهود بني عوف ، وأن البر دون الإثم .
  - [ ٣٦ ] وأن موالي ثعلبة كأنفسهم .
  - [ ٣٧ ] وأن بطانة يهود كأنفسهم .
  - [ ٣٨ ] وأنه لايخرج منهم أحد إلا بإذن محمد .
- [ ٣٩ ] وأنه لاينحجز على ثار جرح ، وأنه من فتك فبنفسه وأهل بيته ، إلا من ظلم ، وأن الله على أبر هذا .
- [ ٤٠ ] وأن على اليهود نفقتهم ، وعلى المسلمين نفقتهم ، وأن بينهم النصح النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة ، وأن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم .
  - [ ٤١ ] وأنه لايأثم امرؤ بحليفه وأن النصر للمظلوم .
  - [ ٤٧ ] وأن اليهود ينفقون مع المؤمنين ماداموا محاربين .

<sup>(</sup>١٢) في نهاية الأرب - للنوبري - : « الشطنة » - بضم الشين مشددة وضم الطاء .

- [ ٤٣ ] وأن يثرب حرام(١٣) جوفها لأهل هذه الصحيفة .
  - [ \$ £ ] وأن الجار كالنفس غير مضار ولا آثم .
    - [ 50 ]وأنه لاتجار حرمة إلا بإذن أهلها .
- [ ٢٦ ] وأنه ما كان من أهل هذه الصحيفة من حدث ، أو اشتجار يخاف فساده ، فإن مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله ( صلى الله عليه وسلم ) وأن الله على أتقى ما في هذه الصحيفة وأبره .
  - [ ٤٧ ] وأنه لاتجار قريش ولا من نصرها .
  - [ ٤٨ ] وأن بينهم النصر على من دهم يثرب .
- [ ٤٩ ] وإذا دعوا إلى صلح يصالحونه ويلبسونه فإنهم يصالحونه ويلبسونه ، وأنهم إذا دعوا إلى مشل ذلك ، فإنه لهم على المؤ منين إلا من حارب في الدين .
  - [ ٥٠ ] على كل أناس حصتهم من جانبهم الذي قبلهم .
- [ ٥١ ] وأن يهود الأوس مواليهم وأنفسهم على مثل ما لأهل هذه الصحيفة ، وأن البر المحصن من أهل هذه الصحيفة ، وأن البر دون الأثم ، لايكسب كاسب إلا على نفسه ، وأن الله على أصدق ما في هذه الصحيفة وأبره .
- [ ۲ ] وأنه لا يحول هذا الكتاب دون ظالم أو آثم ، وأنه من خرج آمن ومن قعد آمن بالمدينة ، إلا من ظلم وأثم وأن الله جار لمن بُرَّ واتقى ، ومحمد رسول الله ( صلى الله عليه وسلم ) (١٤) .

<sup>(</sup>١٣) أي حرم . (١٤) [ مجموعة الوثائق السياسية للعهمد النبـوي والحلافـة الراشـدة ] ص ١٥ ـ ٢١ جمعهما الدكتور محمد حميد الله الحيدر آبادي . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦ م

خطبة حجة الوداع [ ١٠ هـ/ ٦٣ م] عمد رسول الله ﷺ

أبرز الأفكار

في السنة العاشرة من الهجرة [ ٦٣٢ م ] حج النبي ، صلى الله عليه وسلم ، حجته الوحيدة وفيها خطب الناس « خطبة الوداع »

كان الدين قد اكتمل . . . وبلَّغ النبي ما أنزل إليه من ربه . . فلما أكمل الرسالة ، أحس بدنو الأجل ، فخاطب الأمة بالكلمات الجامعة التي ضمنها هذه الخطبة ، والتي شملت الكثير من العبارات التي قننت الحقوق المدنية والاجتماعية لأمة الاسلام . .

● ففيها تحدث عن قرار الشريعة الاسلامية ، بأخوة المؤمنين [ إنما المؤمنون إخوة ] وبالمساواة الإسلامية التي شرعت « الأممية » الاسلامية ، منذ ذلك التاريخ البعيد . . [ إن ربكم واحد ، وإن أباكم واحد ، كلكم لآدم ، وآدم من تراب ، أكرمكم عند الله أتقاكم ، وليس لعربي على أعجمي فضل إلا بالتقوى ]

• وفيها أعلن الثورة التي نسخت كل ما هو جاهلي من أعراف الجاهلية ، وجميع ما هو ظالم من الشرائع التي سبقت ظهور الإسلام [ إن ربا الجاهلية موضوع . . . وإن دماء الجاهلية موضوعة . . . وإن مآثر الجاهلية موضوعة . . . وإنا مآثر الجاهلية موضوعة . . . وإنما النسيء زيادة في الكفر . . ]

وفوق ذلك ، علمنا ، صلى الله عليه وسلم ، معنى وأهمية « القدوة » فالإمام إمام في الريادة ، وتحمل التبعات ، يبدأ بنفسه ليصلح بصلاحه الحال العام . . [ وإن أول ربا أبدأ به ربا عمي العباس . . . وإن أول دم نبدأ به دم عامر بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب ] . . . فإذا كانت هناك استثناءات ، من مآثر الجاهلية ،

فلايصح أن تكون من نصيب الإمام ، ولا من نصيب رهط الأمام . . . ف « سدانة » الكعبة ـ وفيها ـ غير الشرف ـ مغنم ـ لم تعط لأحد من بني هاشم . . . أما « سقاية » الحجيج ـ وفيها ـ مع الشرف ـ مغرم .. فلقد بقيت كها كانت في الهاشميين ! . .

• وفيها حدد أن المعيار الذي تتحاكم اليه الأمة ، دائها وأبدا ، هو « فكر » ذو طابع كلي ، يقف عند المبادىء والفلسفات والمقاصد والغايات . . . ومن هنا تأتي صلاحياته لكل زمان ومكان . . . فخلود الشريعة الحاكمة هو خلود « الثوابت » الذي يعني « المرحلية » و « التغير » و « التطور » للنظم والاجتهادات . . . [ إني قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا بعده : كتاب الله وسنة نبيه ] .

لقد صاغ الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، في الكلمات الجامعة لخطبة حجة الوداع ، الكثير من « الحقوق ـ الواجبة » للإنسان . . . ثم طلب من شهود خطبته تبليغ الغائبين « فرب مبلغ أوعبى من سامع » فكانت كلماتها ، ولاترال هداية للإنسان رغم تعاقب القرون واختلاف البيئات وتمايز الأجناس والقوميات . .

#### النص

أما بعد، أيهاالناس . . . إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرام

عليكم إلى أن تلقوا ربكم ، كحرمة يومكم هذا ، في شهركم هذا ، في بلدكم هذا . ألا هل بلغت ؟ . . . اللهم فاشهد . فمن كانت عنده أمانة فليؤ دها إلى من ائتمنه عليها . وإن ربا الجاهلية موضوع ، ولكن لكم رؤ وس أموالكم لاتظلمون ولاتظلمون ، قضى الله أنه لاربا . وإن أول ربا أبدأ به ، ربا عمي العباس بن عبدالمطلب . وإن دماء الجاهلية موضوعة . وإن أول دم نبدأ به ، دم عامر بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب () . وإن مآثر الجاهلية موضوعة غير السدانة والسقاية () . والعمد قود . وشبه العمد ما قتل بالعصا والحجر ، وفيه مائة بعير ، فمن زاد فهو من أهل الجاهلية . الا هل بلغت ؟ . اللهم فاشهد .

أما بعد ، أيها الناس:

إن الشيطان قد يئس أن يعبد في أرضكم هذه ولكنه قد رضى أن يطاع فيا سوى ذلك ، مما تحقسرون من أعمالكم ، فاحملروه على دينكم .

أيها الناس : إنما النسيء (٣) زيادة في الكفر ، يضل به الذين كفروا يحلونه عاما و يجرمونه عاما ، ليواطئوا عدة ما حرم الله ، فيحلسوا ما حرم الله ، ويحرموا ما أحل الله . وإن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض . وإن عدة الشهود عند الله اثنا عشر شهرا في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض ، منها أربعة حرم ، ثلاثة متواليات وواحد فرد ، ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب مضر ، مناين جمادي وشعبان . ألا هل بلغت! اللهم فاشهد .

<sup>(</sup>١) كان مسترضعا في بني ليث ، فقتلته هذيل (٢) سدانة الكعبة : القيام على شئونها , والسقاية : سقاية الحجيج . (٣) التأخير . . . وكانوا يؤخرون الأشهر الحرم كي لاتعوق حروب جاهليتهم .

أما بعد ، أيها الناس :

إن لنسائكم عليكم حقا ؛ ولكم عليهن حق ، لكم عليهن أن الايوطئن فرشكم غيركم ، ولا يدخلن أحدا تكرهونه بيوتكم إلا بإذنكم ، ولا يأتين بفاحشة ، فإن فعلن ، فإن الله قد أذن لكم أن تعضلوهن (" وتهجروهن في المضاجع ، وتضربوهن ضربا غير مبرح ، فإن انتهين ، وأطعنكم ، فعليكم رزقهسن وكسوتهسن بلعروف ، واستوصوا بالنساء خيرا ، فإنهم عندكم عوان ، (") لايملكن لأنفسهن شيشا ، وإنكم إنما أخذ تموهن بأمانة الله ، واستحللتم فروجهن بكلمة الله ، فاتقوا الله في النساء ، واستوصوا بهن خيرا ، ألا هل بلغت ! اللهم فاشهد .

أيها الناس: إنما المؤمنون إخوة ، ولايحل لامرىء مال أخيه إلا عن طيب نفس منه ، ألا هل بلغت ؟ اللهم فاشهد. فلا ترجعىن بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض ، فإني قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا بعده: كتاب الله وسنة نبيه. ألا هل بلغت اللهم فاشهد.

أيها الناس: إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، كلكم لآدم، وآدم من تراب، أكرمكم عندالله أتقاكم، وليس لعربي على عجمي فضل إلا بالتقوى. ألا هل بلغت! اللهم فاشهد [قالوا: نعم] - [قال ]: فليبلغ الشاهد الغائب [فإنه رب مبلغ أسعد من سامع] (1)

أيها الناس : إن الله قد قسم لكل وارث نصيبه من الميراث ، ولا يجوز لوارث وصية . ولا يجوز وصية في أكثر من الثلث .

 <sup>(\$)</sup> تمنعونهن , (٥) عوان : جمع عائية : وهي الأسيرة (٦) ما بين القوسين عند مسند
 الإمام أحمد بن حنبل .

والولد للفراش وللعاهر الحمجر (٧) ، من ادعى إلى غير أبيه أو تولى غير مواليه ، فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ، لايقبل منه صرف ولاعدل .

[ أيها الناس ]: إن الله تعالى حبس عن مكة الفيل وسلط عليها رسوله والمؤمنين ، وإنها لم تحل لأحد كان قبلي وإنما أحلت لي ساعة من نهار ، وإنها لاتحل لأحد كان بعدي ، لاينفر صيدها ، ولايختلي شوكها (^) ، ولاتحل ساقطتها إلالمنشد (^) .

ومن قتل له قتيل فهو بخير النظرين : إما أن يفتدي وإما أن يقتل والسلام عليكم (١٠٠) .

\* \* \*

أبو بكر الصديق:

- ۳ -خطبته بعد البيعة [ ۱۱ هـ/ ۲۳۲ م]

أبرز الأفكار

عقب منافسة شديدة بين المهاجسرين والأنصار على الظفر « بالخلافة » ، عقب وفاة الرسول ، الله الله المهاجسرون

(٧) أي الزاني يرجم .

 <sup>(</sup> ٨ ) عند هذا الموضع ، قال العباس بن عبد المطلب : « إلا الإذخر ، يارسول الله ، فإنا نجعله في قبورنا وبيوتنا ، فقال صلى الله عليه وسلم : « إلا الإذخر » [ ولا يختلى شوكها : أي لايجز ويقطع ]

<sup>(</sup> ٩ ) أي إلا لطالب ضالة . ( ١٠ ) [ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة ] ص ٧٨١ . ٢٨١ ، ٣٨٥

بالخلافة ، وتمت البيعة لأول الخلفاء الراشدين أبي بكر الصديق [ ٥١ ق . هـــ١٣هـ/ ٥٧٣ ــ ٦٣٤م ] . .

وعقب البيعة وقف أبو بكر ـ الخليفة الأول ـ في الناس خطيبا ، يلقي خطابه الأول . . . وجدير بنا ، ونحن ننظر في هذا الخطاب أن نعي ما فيه من دلالات . . .

ففي مقام يبيح الزهو بالانتصار . . جاء الخطاب مليشا بالمواعظ التي ترقق القلوب . . و بعبارات التواضع ، التي تستبعد الزهو وتنبيء عن استشعار خطر المسئولية العظمى ، التي يحملها الخليفة ، أمام الله وأمام الناس!

● ولأن أبا بكر قد ولي الخلافة عقب المرحلة التي جمع فيها الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، بسين « السولاية الـزمنية » و « ولاية النبوة الدينية » . . كان حرص أبي بكر ، في هذا الموقف التاريخي ، على أن ينفي عن «سلطته وسلطانه » الطابع الديني الذي امتزج بالطابع السياسي في ولاية الرسول ، عليه الصلاة والسلام . . وذلك حتى لا يضل الناس ، حكاما وعكومين ، إن هم زعموا إمكانية وراثة سلطان النبي الديني ووظيفته الدينية ، بينا مثلت وفاته ، بعد اكتال الدين ، ختام طور النبوة بانتقال خاتم الأنبياء إلى الرفيق الأعلى . . لقد كان محمد خير الأمة وأفضلها . . معصوما في التبليغ عن ربه أمور الدين . . يأتي الوحي ليسدد خطاه إذا هو اجتهد فأخطأ في ششون الدنيا . . وتلك خصوصيات له ، غير قابلة للميراث . . ومن ثم فإن الدنيا . . وتلك خصوصيات له ، غير قابلة للميراث . . ومن ثم فإن الصواب ، تغدو آكد وأوجب عا كانت قبل هذا التاريخ . . . ومن هنا تأتي اهمية كلهات أبي بكر ، الخليفة الأول ، في خطابه الأول ، في خطابه الأول ، عقب مبايعة النساس إياه . . [ إنسي قد وليت عليكم ، ولسست عقب مبايعة النساس إياه . . [ إنسي قد وليت عليكم ، ولسست

بخيركم ، فإن أحسنت فأعينوني ، وإن أسأت فقوموني . . . إن الله اصطفى محمدًا وعصمه ] . . فلقد كان يوحى إليه [ وإنما أنا متبع ، ولست بمبتدع . . . وإنما لي شيطان يعتريني . . . فإن استقمت فاتبعوني ، وإن زغت فقوموني ] . .

 أما ماله على الناس من طاعة فمشروطة بأن تكون أوامره ومناهجه طاعة لله . . فهي رهس بالتزامه شريعة الله وقانون الامة . .
 أطيعوني ما أطعت الله ورسوله ، فإن عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم ] .

● ومن وظيفة « الولاية » ـ الدولية \_ السلطة \_ : تقوية الضعيف وإيمانه على أن ينتصر فيأخذ حقه ، وإضعاف المعتدي ـ القوي ـ على حقوق الضعفاء . . [ الضعيف فيكم قوي عندي حتى أريح عليه حقه . . والقوي منكم الضعيف عندي حتى آخذ الحق منه ] . .

• ومن وظائف هذه الدولة « الجهاد » لكسر شوكة أعداء الدين ـ الذي جسد الشورة التحريرية للإنسان من استبداد الطواغيت بمقدراته المادية وقواه الروحية .. وحتى تظل السبل ممهدة والطرق معبدة أمام حرية الدعوة والدعاة . . [ لا يدع قوم الجهاد . . فإنه لا يدعه قوم إلا ضربهم الله بالذل ] . . . . وليت المسلمين لم يهملوا هذه الكلمات التي قالها الصديق . .

● كذلك حذر أبو بكر الأمة من شيوع الفاحشة . . فالخطأ وارد من الإنسان . . وكل بني آدم خطاءون . . لكن التوبة والتصحيح هما السبيلان الواجبان لترشيد السلوك الانساني . . أما التادي في الأخطاء ، فإنه يؤدي إلى اجتراء الناس عليها ، حتى تصبح عادة معتادة . . فإذا شاعت « عمت البلوى » ، وتعذر على السبل المالوفة أن تفضي إلى الصلاح والإصلاح . . [ ولا تشيع الفاحشة في قوم إلا

عمهم الله بالبلاء] .

هكذا تكلم الصديق . . وواصل السيرعلى نهج الرسول ، عليه الصلاة والسلام .

النص

أيها الناس ، إنما أنا مثلكم ، وإني لا أدري لعلكم ستكلفونني ما كان رسول الله ، إن الله اصطفى محمدا على العالمين ، وعصمه من الآفات ، فإنما أنا متبع ولست بجبتدع ، فإن استقمت فاتبعوني ، وإن زغت فقوموني . وإن رسول الله المنقبض ، وليس أحد من هذه الأمة يطلبه بمظلمة ، ضربة سوط فما دونها ، ألا وإنما لي شيطان يعتريني ، فإذا أتاني فاجتنبوني ، لا أؤ ثر في اشعاركم وأبشاركم (۱) ، وإنكم تغدون وتروحون في أجل قد غيب عنكم علمه ، فإن استطعتم ألا يمضي هذا الأجل إلا وأنتم في عمل صالح فافعلوا ، ولن تستطيعوا ذلك إلا بالله . فسابقوا في مهل تجالكم من قبل أن تسلمكم آجالكم إلى انقطاع الأعمال ، فإن قوما نسوا آجالهم ، وجعلوا أعمالهم لغيرهم ، فأنها كم أن تكونوا

<sup>( 1 )</sup> اي ارد عليه حقه . ( ٢ ) الأبشار ، مفردها بشره ، وهي الجلد . . والأشعار : الشعر الذي ينبث من مسام البشرة .

أمثالهم ، الجد الجد ، والوحمى الوحمى (") ، والنجاة النجاة ، وإن وراءكم طالبا حثيثا ، أجلا مره سريع . واحذروا الموت ، واعتبروا بالآباء والأبناء والإخوان ، ولا تغبطوا الأحياء إلا بما تغبط به الأموات .

إنّ الله لا يقبل من الأعيال إلا ما أريد به وجهه ، فأريد وا الله بأعيالكم ، واعلموا أن ما أخلصتم لله من أعيالكم ، فطاعة أتيتموها ، وحظ ظفرتم به ، وضرائب أديتموها ، وسلف قدمتموه من أيام فانية لأخرى باقية ، لحين فقركم وحاجتكم ، واعتبروا يا عباد الله بمن امات منكم ، وفكروا فيمن كان قبلكم .

أين كانوا أمس ؟ وأين هم اليوم ؟! أين الجبارون الذين كان لهم ذكر القتال والغلبة ومواطن الحروب ؟ قد تضعضع بهم الدهر وصارو رميا ، قد تركت عليهم القالات ، الخبيثات للخبيثين ، والجبيثون للخبيثات . وأين الملوك الذين أثاروا الأرض وعمروها ، قد بعدوا ، ونسي ذكرهم ، وصارو كلا شيء . ألا إن الله قد أبقى عليهم التبعات ، وقطع عنهم الشهوات ، ومضوا والأعمال أعهم ، والدنيا دنيا غيرهم ، وبقينا خلفا بعدهم ، فإن نحن اعتبرنا بهم نجونا . أين الوضاء الحسنة وجوههم ، المعجبون بشبابهم ؟ صاروا ترابا ، وصار ما فرطوا فيه حسرة عليهم .

أين الذين بنوا المدائن ، وحصنوها بالحوائط ، وجعلوا فيها الأعاجيب ؟ قد تركوها لمن خلفهم ، فتلك مساكنهم خاوية وهم في ظلمات القبور ، هل تحس منهم من أحد ، أو تسمع لهم ركزا(٤) ؟! . أين من تعرفون من أبنائكم وإخوانكم ؟ قد انتهت بهم آجالهم ، فوردوا على ما قدموا ، فحلوا عليه ، وأقاموا للشقوة أو السعادة فيما بعد الموت ، ألا إن الله لا شريك له ، ليس بينه وبين

<sup>(</sup>٣) الوحي: الاسراع. (٤) الركز: الصوت الحفي.

أحد من خلقه سبب يعطيه به خسيرا ، ولا يصرف به عنمه شرا إلا بطاعته واتباع أمره . واعلموا أنكم عبيد مذنبون ، وأن ما عنده لا يدرك إلا بطاعته .

ألا وإنه لا خير بخير بعده النبار ، ولا شر بشر بعده الجنبة . والله ، سبحانه وتعالى أعلم(ه) .

\* \* \*

عمر بن الخطاب:

## كتابه إلى أبي موسى الأشعري في سياسة القضاء والحكم

أبرز الأفكار

شهادة أخرى لشريعة الإسلامية ، وعدله . . أن نجه في «عفوظات الدولة الاسلامية » وثائق اختصت وتخصصت في التقنين والتشريع لأداة العدل : مرفق القضاء بين الناس فيا يتنازعون فيه ويتخاصمون عليه . . وأن يوغل تاريخ هذه الوثائق إلى عهد عمر ابن الخطاب [ ٠٤ق . هـ/ ٢٣هـ/ ١٨٤ - ١٤٤٣م ] . . فعندما ولي عبد الله بن قيس ( أبو موسى الأشعري ) [ ٢١ق هـ - ٤٤هـ/ ٢٠٢ - عبد الله بن قيس ( أبو موسى الأشعري ) [ ٢١ق هـ - ٤٤هـ/ ٢٠٢ - كتابا خصصه للقضاء ، في خلافة عمر بن الخطاب . . كتب إليه عمر كتابا خصصه للقضاء ، كفن ، وكمرفق تسعى تشربعاته وينهض رجاله لتحقيق العدل بين الناس . .

● وفي هذا الكتاب يتحدث عمر عن « القضاء » كضرورة واجبة ،
 لأنه السبيل لوضع الحق موضع التطبيق . . [ إنه لا ينفع تكلم بحق

<sup>(</sup> ٥ ) النويري [ نهاية الأرب في فنون الأدب ] جـ ١٩ ص ٤٢ ـ ٤٥ طبعة القاهرة .

لا نفاذله ] . . فالتشريعات العادلة لا تكفي . . بل إنها تصبح مجرد لغو إذا لم توضع ، بالقضاء ، موضع التنفيذ .

• وإذا كان « الحق » هو غاية الشريعة وهدف القضاء ، فلا حرمة للباطل ، حتى وإن جاء ثمرة لاجتهاد خاطيء . . ولا شرعية له الباطل حتى وإن نطق به القاضي ، ومضت عليه أزمنة ، ووضع موضع التطبيق . . فالتقادم الزمني . . والاجتهاد الخاطيء لا يحيل الباطل عدلا . . [ ولا يمنعك قضاء قضيته بالأمس ، فراجعت فيه نفسك ، وهديت لرشدك ، أن ترجع إلى الحق ، فإن الحق لا يبطله شيء ا واعلم أن مراجعة الحق خير من التادي في الباطل ] . . فهنا تشريع « للاستئناف » و « النقض » وتعدد درجات التقاضي . .

● و« الحق » هو المعيار و « وحدة القياس » ، عند « الصلح » ، كها هو عند « النزاع » . . [ والصلح جائز بين الناس ، إلا صلحا أحل حراما أو حرم حلالا ]

والمساواة بين المتخاصمين واجبة في مجلس القضاء . . بل وفي « وجه القاضي » ، فلا يحل له أن يعبس لطرف ويبش لطرف آخر ! . . [ آس بين الناس في مجلسك ووجهك ] . .

• والمؤمنون سواسية ، في العدالة ، كشهود . . ما لم يثبت ما يقلح في عدالة المؤمن الشاهد أو يسقط شهادته . . [ والمسلمون عدول في الشهادة ، إلا مجلودا في حد ، أو مجربا عليه شهادة زور ، أو ظنينا في ولاء أو قرابة ] . .

• وما لم ترد فيه نصوص ، بالقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة ، فالسبيل إلى سن تشريعاته والفصل في معضلاته : « الفهم » ، أي إعمال العقل . . [ الفهم ، الفهم فيا ليس فيه قرآن ولا سنة ] . .

والاعتاد على « القياس » ، كسبيل من سبل التشريع والقضاء ، هو درب من دروب « الفهم » في هذا الميدان . . [ واعرف الأشباه والامثال ، ثم قس الأمور بعد ذلك ] . .

إن أمة لها مثل هذا التشريع والتقنين في « فن العدل » و في « صنعة القضاء » لجدير بها أن تعشى العدل عشقا ، وأن تعض عليه بالنواجذ ، وأن تقاتل دونه كل رموز الباطل والاستبداد ! . .

#### النص

بسم الله الرحمن الرحيم .

من عبد الله عمر ، أمير المؤمنين ، إلى عبد الله بن قيس (١) .

سلام عليك . أما بعد ، فإن القضاء فريضة محكمة وسنة متبعة ، فافهم إذا أدلي إليك ، فإنه لا ينفع تكلم بحق لا نفاذ له .

آس (") بين الناس في مجلسك ووجهك ، حتى لا يطمع شريف في حيفك ") ، ولا ييئس ضعيف من عدلك . البينة على من ادعى ، واليمين على من أنكر ، والصلح جائز بين الناس ، إلا صلحا أحل حراما أو حرم حلالا . ولا يمنعنك قضاء قضيته بالأمس فراجعت فيه نفسك وهديت لرشدك أن ترجع إلى الحق ، فإن الحق لا يبطله شيء . واعلم أن مراجعة الحق خير من التادي في الباطل . الفهم الفهم فيا يتلجلج في صدرك مما ليس فيه قرآن ولا سنة . واعرف الأشباه والأمثال ، ثم قس الأمور بعد ذلك ، ثم اعمد لأحبها إلى الله وأشبهها بالحق فيا ترى .

اجعل لمن ادعى حقا غائبا أمدا ينتهي إليه ، فإن أحضر بينة أخذ بحقه ، وإلا استحللت عليه القضاء . والمسلمون عدول في

<sup>(</sup>١) أي أبو موسى الأشعري . (٢) أي سو . (٣) الحيف : الظلم .

الشهادة ، إلا مجلودا في حد ، أو مجربا عليه شهادة زور ، أو ظنينا في ولاء أو قرابة . إن الله تولى منكم السرائر ، ودرأ عنكم بالبينات .

وإياك والقلق والضجر والتأذي بالخصوم في مواطن الحبق التي يوجب الله بها الأجر ويحسن الذخر ، فإنه من صلحت سريرته فيا بينه وبين الله ، أصلح الله ما بينه وبين الناس ، ومن تزين للدنيا بغير ما يعلم الله منه شنأه (۵) الله . والسلام . (۵)

\* \* \*

#### علي بن أبي طالب :

- - -من عهده إلى الأشتر النخعي عندما ولاه على مصر

## أبرز الأفكار

كان الأشتر النخعي [ ٣٧هـ ـ ٣٥٧ م ] من أبرز قادة جيش أمير المؤمنين علي بن أبي طالب [ ٣٧ ق هـ ـ ٤٠٠ هـ / ٢٠٠ م ] إبان قتال مع خصومه السياسيين . . . وعندما بعث الإمام علي بالأشتر واليا على مصر \_ وقد مات مسموما وهو في الطريق إليها \_ كتب له « عهد الولاية » فجاء أطول وأشمل وأهم وأغنى الوثائق « السياسية \_ الاجتاعية \_ الادارية » في عهد الخلافة الراشدة ، على

<sup>( £ )</sup> أي كرهه وعاداه . ( ٥ ) [ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة ] ص ٣١٦ ، ٣١٦ .

الأطلاق . . . بل لانغالي إذا قلنا إنه من عيون الفكر السياسي ، الشاهد على نضح الفكر الاسلامي في هذا الميدان ، منذ ذلك التاريخ ! . . .

• وفي هذا « العهد » من الفكر العبقري ، في السياسة والادارة ، ما يشهد لموهبة الامام علي في هذا الفن . . . ومن ثم ينفي عنه زعم الذين يقولون : إنه لم يكن أكثر من عبد صالح ! . . . وأن بضاعته في ميدان « الولاية » و« فن الحكم » هي أقل من القليل . . إن كل عبارة وكل فكرة في نص هذا « العهد » جديرة بالتأمل ، الذي يلقى عليها الأضواء . . ولكننا سنقف عند ضرب الأمثال . . .

● ففي « العهد » حديث عن أن اختلاف الرعية في المعتقد الديني لا يصح أن يكون ذريعة للتمييز بينهم في الحقوق أو الواجبات السياسية والاجتاعية والانسانية . . . . [ فإنهم صنفان : إما أخ لك في الدين ، أو نظير لك في الخلق ] . . .

● والمساواة بين الرعية لاتعني «حياد» الدولة والوالي بين الطبقات والفرقاء غير الأكفاء . . . فعلى الدولة واجب المداخلة والتدخل لحفظ التوازن ، بواسطة العدل ، وغير متصور منها ، مثلا ، أن تقف على « الحياد » بين « الخاصة » المسلحين بالشروة والجاه ، وبين « العامة » المنزوعي السلاح! ف « العهد » يعلن ويوصي بضرورة « انحياز » المدولة إلى « العامة » [ وليكن أحبب الأمور إليك : أوساطها في الحق ، وأعمها في العدل ، وأجمعها لرضا الرعية ، فإن سخط العامة يجحف برضا الخاصة ، وإن سخط الخاصة يغتفر مع رضا العامة . . . وليس أحد من الرعية أثقبل على السوالي مؤونة في الرخاء ، وأقل معونة له في البلاء ، وأكره للإنصاف ، وأسأل بالإلحاف ، وأقل معونة له في البلاء ، وأبطأ عذرا عند المنع ،

وأضعف صبرا عند ملمات الدهر ، من أهل الخاصة ، وإنما عماد الدين ، وجماع المسلمين والعدة للأعداء : العامة من الأمة ، فليكن صغوك اليهم ، وميلك معهم ]

- وهذه الدعسوة إلى « الانحياز » إلى « العامة » لأنهم « عهاد الدين وجماع المسلمين ، والعدة للأعداء » هي ثمرة للاعتراف والتسليم بانقسام الناس ، اجتماعيا ، إلى طبقات . . لكنها لاتعني الدعوة إلى « إلغاء » هذه الطبقات ولكنها دعوة إلى « الموازنة والتوازن » بين هذه الطبقات ، بواسطة « العدل » الذي يجب أن يعطي « العامة » بمقدار ما يعطون ! . . [ واعلم أن الرعية طبقات ، لايصلح بعضها إلا ببعض ، ولاغنى ببعضها عن بعض ] أ . .
- وهذا « العدل » الذي هو سبيل « التوازن والموازنة » بسين طبقات الأمة ، ينبه الامام على الأشتر إلى « ثقله » على السولاة . . فالذين يملكون السلطان يغريهم هذا السلطان ويحث نفوسهم على تجاوز العدل إلى الظلم ! . . . [ والحق كله ثقيل وقد يخففه الله على أقوام طلبوا العاقبة فصبر وا أنفسهم ووثقوا بصدق موعود الله لهم ]
- والعهد يؤكد على تحذير الوالي من « الخاصة » لالقلة غناهـم للدولة عند الملهات فقط ، بل ولأن قربهم من الوالي ، بما لديهم من إمكانيات ، يجعلهم أقدر على الاستئثار بما لايستحقون ـ [ إن للوالي خاصة وبطانة فيهم استئثار وتطاول ، وقلة إنصاف في معاملة ، فاحسم مادة أولئك بقطع أسباب تلك الأحوال ] . . .

الفلاحين ] .. فإن في صلاحه وصلاحهم صلاحا لمن سواهم ، ولاصلاح لمن سواهم إلا بهم ، لأن الناس كلهم عيال على الخراج وأهله ، وليكن نظرك في عهارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج ، لأن ذلك لايدرك إلا بالعهارة ، ومن طلب الخراج بغير عهارة أخرب البلاد ، وأهلك العباد . . . وإنما يؤتي خراب الأرض من إعواز أهلها ، وإنما يعوز أهلها لإشراف أنفس الولاة على الجمع ، وسوء ظنهم بالبقاء ، وقلة انتفاعهم بالعبر ! . . . واستوص بالتجار وذوي الصناعات . . . فإنهم مواد المنافع . . . واعلم . مع ذلك . ان في كثير منهم ضيقا فاحشا ، وشحا قبيحا ، واحتكارا للمنافع ، وتحكما في البياعات . . . فامنع من الاحتكار ] ! . .

● وعلى الرغم من أن إمارة على بن أبي طالب للمؤمنين كانت «ثورة» على «التغيرات» التي سادت في أواخر عهد عثمان بن عفان [ ٧٤ ق هــ ٣٥ هـ/ ٧٧ - ٣٥ م] إلا أنه يوصي الأشتر النخعي بألا يلغي كل ما صنعه من تقدمه . . . فالاستمرارية والتواصل ضروريان ، شريطة ألا يصادما شرعة العدل ومصلحة الأمة . . . [ ولاتنقض سنة صالحة عمل بها صدور هذه الأمة ، واجتمعت بها الألفة ، وصلحت عليها الرعية ] . . .

● وعند التجديد والتغيير، وخاصة في اختيار الرجال وتكوين جهاز الدولة، يوصي « العهد » باعتاد « التجربة » معيارا للاختيار . . . . [ وانظر في أمور عمالك ، فاستعملهم اختبارا . . . ولايكن اختيارك لهم على فراستك . . . ولكن اختبرهم بما ولوا للصالحين قبلك ، فاعمد لأحسنهم كان في العامة أثرا ، وأعرفهم بالأمانة وجها . . . ] .

• أما ذات الوالي ، فإنه لا يحل لها ما يحرم على غيرها ، فللحقوق

أصحاب يجب ألا تتعداهم إلى سواهم . . . [ وإياك والاستئثار بما الناس فيه أسوة ] فالعدل هو جماع مقاصد الشريعة . . إنه قوام الملك ، واسم من أسهاء الله الحسنى ، يتعبد بذكره ، وبتطبيقه عباده المؤمنون ! .

## الثص

... إعلم ، يامالك ، أني قد وجهتك إلى بلاد قد جرت عليها دول قبلك ، من عدل وجور ، وأن الناس ينظرون في أمورك في مثل ما كنت تنظر فيه من أمور الولاة قبلك ، ويقولون فيك ما كنت تقوله فيهم ، وإنما يُستدل على الصالحين بما يجري الله لهم على ألسن عباده . .

أشعر قلبك الرحمة للمرعية ، والمحبة لهم ، واللمطف بهم ، ولاتكونن عليهم سبعًا ضاريا تغتنم أكلهم ، فإنهم صنفان : إما اخ لك في الدين ، وإما نظير لك في الخلق ..........

أنصف الناس من نفسك ومن خاصة أهلك ، ومن لك فيه هوى من رعيتك ، فإنك إلا تفعل تظلم . . . وليس شيء أدعى إلى تغيير نعمة الله وتعجيل نقمته من إقامة على ظلم ، فإن الله يسمع دعوة المضطهدين ، وهو للظالمين بالمرصاد .

وليكن أحب الأمور إليك: أوسطها في الحق ، وأعمها في العدل ، وأجمعها لرضا البرعية فإن سخط العامة يجحف برضا الخاصة <sup>(۱)</sup> ، وإن سخط الخاصة يغتفر مع رضا العامة .

<sup>(</sup>١) أي يذهب برضا الخاصة ويضيعه .

وليس أحد من الرعية أثقل على الوالي مؤ ونة في الرخاء - وأقسل معونة له في البلاء وأكره للإنصاف ، وأسال بالإلحاف" ، وأقسل شكرا عند العطاء ، وأبطأ عذرا عند المنع ، وأضعف صبرا عند ملهات الدهر - من أهل الخاصة ، وإنما عهاد الدين - وجماع المسلمين والعدة للأعداء - العامة من الأمة ، فليكن صغوك" لهم ، وميلك معهم .

ولاتنقض سنة صالحة عمل بها صدور هذه الأمة ، واجتمعت بها الألفة ، وصلحت عليها السرعية ، ولاتحدثسن سنة تضر بشيء من ماضي تلك السنن فيكون الأجر لمن سنها ، والوزر عليك بما نقضت

 <sup>(</sup> Y ) أي بالإلحاح والشدة في السؤال . ( ٣ ) أي استاعك واستشارتك ( ٤ ) أي واجد بدلهم .

 <sup>(</sup>٥) الأصار ـ مفردها: إصر ـ بكسر الهمازة ـ والأوزار ـ مفردها: وزر ـ بكسر الـ واو ـ
 معناهما: الذنوب والآثام . (٢) أي الفة ومحبة .

منها . وأكثر مدارسة العلماء ، ومناقشة الحكماء في تثبيت ما صلح عليه أمر بلادك ، وإقامة ما استقام به الناس قبلك .

واعلم ان الرعية طبقات لايصلح بعضها الا ببعض ، ولاغشى ببعضها عن بعض ، فمنها جنود الله ، ومنها كتاب العامة والخاصة ، ومنها قضاة العدل ، ومنها عهال الإنصاف والرفق ، ومنها أهل الجزية والخراج ، من أهل الذمة ومسلمة الناس ، ومنها التجار وأهل الصناعات ، ومنها الطبقة السفلى من ذوي الحاجة والمسكنة ، وكل قد سمى الله له سهمه ، ووضع على حده وفريضته في كتابه أو سنة نبيه صلى الله عليه وآله ، عهدا منه عندنا محفوظا .

فالجنود ، بإذن الله حصون الرعية ، وزين الولاة وعـز الـدين ، وسبل الأمن ، وليس تقوم الرعية الا بهم . ثم لاقوام للجنود إلا بما يخرج الله لهم من الحراج ، الذي يقـوون به على جهـاد عدوهـم ، ويعتمدون عليه فيا يصلحهم ، ويكون من وراء حاجتهم .

ثم لاقوام لهماين الصنفين إلا بالصنف الثالث من المقضاة والعيال (۱) والكتاب ، لما يحكمون من المعاقد (۱) ، ويجمعون من المنافع ، ويؤتمنون عليه من خواص الأمور وعوامها. ولاقوام لهم جميعا إلا بالتجار وذوي الصناعات فيا يجتمعون عليه من مرافقهم ، ويكفونهم من الترفق بأيديهم مالا يبلغه رفق غيرهم

ثم الطبقة السفلى من أهل الحاجة والمسكنة الذين يحق رفدهم (١٠) ومعونتهم

 <sup>(</sup>٧) العمال: هم ولاة الاقاليم. (٨) ما به تنعقد الشئون المختلفة ، فتترابط، وتسمير
 كجسد حي متمثل في الحياة العامة للمجتمع. (٩) أي مساعدتهم.

وفي الله لكل سعة ، ولكل على الوالي حق بقدر ما يصلحه. . . . فول من جنودك أنصحهم في نفسك لله ولرسوله ولإمامك. . . .

واردد إلى الله ورسوله ما يضلعك من الخطوب ، ويشتبه عليك من الأمور ، فقد قال الله تعالى لقوم أحب إرشادهم : [ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ، فإن تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول ](١٠٠) ، فالرد إلى الله : الأخذ بمحكم كتابه ، والرد إلى الرسول : الأخذ بسنته الجامعة غير المفرقة .

ثم اختر للحكم بين الناس أفضل رعيتك في نفسك . . . . . ثم أكثر تعاهد قضائه . . . . .

وتفقد امر الخراج بما يصلح أهله ، فإن في صلاحه وصلاحهم صلاحا لمن سواهم ، ولا صلاح لمن سواهم إلا بهم ، لأن الناس كلهم عيال على الخراج وأهله . . وليكن نظرك في عيارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج ، لأن ذلك لا يدرك إلا بالعيارة ، ومن طلب الخراج بغير عيارة أخرب البلاد ، وأهلك العباد ، ولسم يستقم أمره إلا قليلا . فإن شكوا ثقلا أو علة أو انقطاع شرب (۱۲) أو يستقم أمره إلا قليلا . فإن شكوا ثقلا أو علة أو انقطاع شرب ولسم بالقريد ) أو إحالة (۱۲) أو إحالة (۱۲) أو أحدف بها عطش ،

 <sup>(</sup>١٠) النساء : ٥٥ ( ١١) أي نقصوا في أدائها أو خانوها . (١٢) الشرب ـ بكسر الشين ـ :
 ماء الري ، فيما يروى بالأنهار . (١٣) البالة : ما يبل الأرض من مطر ، فيما يروي بالأمطار .
 (١٤) اي تغيرها من الصلاح إلى الفساد .

خفف عنهم بما ترجو أن يصلح به أمرهم .

ولا يثقلن عليك شيء خففت به المؤ ونة عنهم ، فإنه ذخر يعودون به عليك في عهارة بلادك ، وتزيين ولايتك ، مع استجلابك حسن ثنائهم ، وتبجحك (١٠) باستفاضة العدل فيهم ، معتمدا فضل قوتهم بما ذخرت عندهم من إجامك لهم ، والثقة منهم بما عودتهم من عدلك عليهم في رفقك بهم ، فر بما حدث من الأمور ما إذا عولت فيه عليهم من بعد احتملوه طيبة أنفسهم به ، فإن العمران محتمل ما حملته ، وإنما يؤتى خراب الأرض من إعواز أهلها ، وإنما يعوز أهلها لإشراف أنفس الولاة على الجمع ، وسوء ظنهم بالبقاء ، وقلة انتفاعهم بالعبر!

ثم انظر في حال كتابك فول على أمورك خيرهم ..... ثم لا يكون اختيارك إياهم على فواستك واستنامتك الله وحسن الظن منك ، فإن الرجال يتعرفون لفراسات الولاة بتصنعهم وحسن حديثهم ، وليس وراء ذلك من النصيحة والأمانة شيء ، ولكن اختبرهم بما ولوا للصالحين قبلك ، فاعمد لأحسنهم كان في العامة أثرا ، واعرفهم بالأمانة وجها ...

ثم استوص بالتجار وذوي الصناعات ، وأوص بهم خيرا ، المقيم منهم والمضطرب بماله(١٧) ، والمترفق ببدنه(١٨) ، فإنهم مواد المنافع ، وأسباب المرافق وجلابها من المباعد والمطارح ، في برك وبحرك ، وسهلك وجبلك ، وحيث لا يلتثم الناس لمواضعها ولا يجترئون عليها ، فإنهم سلم لا تخاف بائقته(١١) ، وصلح لا تخشى

<sup>(</sup> ١٥ ) اي سرورك بما ترى من حسن عدلك فيهم · ( ١٦ ) الاستنامة ؛ السكون والثقة . ( ١٧ ) المتجول بين البلاد .( ١٨ ) اي المكتسب بيديه من ذوي الصناعات . . وهو من نسميه « الحرفي ، . ( ١٩ ) البائقة ؛ الداهية .

غائلته . وتفقد أمورهم بحضرتك ، وفي حواشي بلادك . واعلم ـ مع ذلك ـ أن في كثير منهم ضيقا فاحشا ، وشحا قبيحا ، واحتكارا للمنافع ، وتحكما في البياعات ، وذلك باب مضرة للعامة وعيب على الولاة ، فامنع من الاحتكار ، فإن رسول الله ، الله منع منه . وليكن البيع بيعا سمحا ، بموازين عدل ، وأسعار لا تجحف بالفريقين من البائع والمبتاع ، فمن قارف (٢٠) حكرة (٢٠) بعد نهيك إياه فنكل به ، وعاقبه في غير إسراف .

ثم الله الله في الطبقة السفلى من الذين لا جيلة لهم من المساكين والمحتاجين وأهل البؤسي والزمني (١٢) ، فإن في هذه الطبقة قانعا ومعترا (٢٢) . واحفظ لله ما استحفظك من حقه فيهم ، واجعل لهم قسيا من بيت مالك ، وقسيا من غلات صوافي (١٢) الاسلام في كل بلد ، فإن للأقصى منهم مثل الذي للأدنى ، وكل قد استرعيت حقه ، فلا يشغلنك عنهم بطر (٢٠) ، فإنك لا تعذر بتضييعك التافه لإحكامك الكثير المهم ، فلا تشخص همك عنهم ، ولا تصعر خدك لمم (٢١) وتفقد أمور من لا يصل إليك منهم ، ممن تقتحمه العيون ، وتحقره الرجال ، ففرغ لأولئك ثقتك من أهل الخشية والتواضع ، فليرفع إليك أمورهم . . .

<sup>(</sup> ٢٠ ) قارف : خالط . (٢١ ) الحكرة - بضم الحاء ..: الاحتكار .

<sup>(</sup> ٢٢ ) البؤسي : شدة الفقر والزمني : أصحاب الأمراض المزمنة ( العاهات ) .

<sup>(</sup> ٢٣ ) القانع : السائل . والمعتر : المتعرض للعطاء بلا سؤ ال .

<sup>(</sup> ٢٤ ) صوافي الاسلام : الأرض التي استصفاها المسلمون ، عند الفتح لبيت المال ، وكانت ... في الغالب ـ قبل الفتح مملوكة للملوك أو كبار القادة الذين بادوا أو هربوا ولم يدخلوا في السلم .

<sup>(</sup> ٢٥ ) البطر : الطغيان بالنعمة ( ٢٦ ) تشخص : تصرف . وصعر شده : أماله إعجابا وكبرا .

وتعهد أهل اليتم وذوي الرقة في السن ممن لا حيلة له ، ولا ينصب للمسألة نفسه ، وذلك على الولاة ثقيل ، والحسق كلمه ثقيل! وقسد يخففة الله على أقوام طلبوا العاقبة فصبروا أنفسهم ووثقوا بصدق موعود الله لهم . واجعل لذوي الحاجات منك قسما (٢٧) تفرغ لهم فيه شخصك ، وتجلس لهم مجلسا عاما فتتواضع فيه لله الذي خلقك ، وتقعد عنهم جندك واعوانك من أحراسك وشرطك ، حتى يكلمك متكلمهم غير متعتع (٢٨) ، فإني سمعت رسول الله على ، يقول في غير موطن : « لن تقدس أمة لا يؤخذ للضعيف فيها حقه من القوي غير متعتع » (٢٠) . .

إن للوالي خاصة وبطانة ، فيهم استئثار وتطاول ، وقلة إنصاف في معاملة ، فاحسم مادة أولئك بقطع أسباب تلك الأحوال . ولا تقطعن لأحد من حاشيتك وحامتك، قطيعة (١٦٠) ، ولا يطمعن منك في اعتقاد عقدة تضر بمن يليها من الناس في شرب أو عمل مشترك ، يحملون مؤ ونته على غيرهم فيكون مهنأ (٢١٠) ذلك لهم دونك وعيبه عليك في الدنيا والآخرة . .

و إياك والاستئثار بما الناس فيه أسوة ، والتَّغابي عما تُعْنَي به مما قد وضح للعيون ، فإنه مأخوذ منك لغيرك ، وعما قليل تنكشف عنك أغطية الأمور ، وينتصف منك للمظلوم . . .

والواجب عليك أن تتذكر لمن تقدمك من حكومة عادلة ، أو سنة فاضلة ، أو أثر عن نبينا ، على وآله ، أو فريضة في كتباب اللمه ،

<sup>(</sup> ٢٧ ) أي المتظلمين . . . أي تفرغ للنظر في مظالمهم . ( ٢٨ ) غير متردد ، بسبب الحوف ، الذي يجعله عاجزا كالعمي. ( ٢٩ ) هذا الحديث اخرجه ابن ماجة في سننه .

<sup>(</sup> ٣٠ ) الحامة : الخاصة والقرابة . والقطيعة: المنحة الممنوحة من الأرض ، إقطاعا .

<sup>(</sup>٣١) المهنأ : المنفعة الهنيئة .

\* \* \*

علي بن أبي طالب:

۔ ، ۔ من خُطَبه

## أبرز الأفكار:

كانت خلافة على بن أبي طالب، منط بويع إلى أن استشهد ، صراعا عنيفا ومتصلا . . وكان علي إماما في البلاغة والحكمة لايجاريه فيهما الكثيرون ، حتى لقد صدق الإمام محمد عبده [ ١٢٦٦ - ١٣٧٣ هـ/ ١٨٤٩ م] عندما قال : « وليس في أهل هذه اللغة إلا قائل بأن كلام الامام علي بن أبي طالب هو أشرف الكلام وأبلغه بعد كلام الله تعالى وكلام نبيه ، وأغزره مادة ، وأرفعه أسلوبا ، وأجعه لجلائل المعاني » !(١)

ولقد كان هذا الصراع العنيف والمتصل عاملا استدعى فيضا من خطب الإمام على وكتبه التي حوت، من المضامين السياسية والاجتاعية ما جعلها « وثائق » على جانب كبير من الأهمية في هذا الميدان . . ثم جاءت الصراعسات المذهبية بين تيارات الاسلام السياسية والفكرية ، فحفزت الشيعة إلى جمع الكثير من خطب الامام

<sup>(</sup>٣٢) [ نهج البلاغة ] ض ٣٣٣ ـ ٣٤٨ .

<sup>(</sup>١) [ الاعبال الكاملة للإمام محمد عبده ] جــ ٢ ص ٤٢٠ . دراسة وتحقيق : د . محمد عبارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م .

على وكتبه وكلماته في الكتاب الذي عرف بـ [ نهج البلاغة ] ، فضمن تراثه من الخلود ما لم يتيسر لغيره من كلام الأئمة والخلفاء . .

وفي النصوص التي اخترناها من خطب الامام علي نجد الكثير من الأفكار الكبرى التي تنتصر « للحقوق الانسانية ـ الواجبة » والتي تستحق التأمل ، وتستدعي من الباحثين أن يسلطوا عليها مزيد الأضواء . .

• فهو يتحدث عن العلاقة بين « النوالي » [ الحاكم ] وبسين « الرعية » فيصورها في صورة « العقد الحقيقي » ، بل و في صورة « العقد المتكافىء الأطراف » . . [ لقد جعل الله لي عليكم حقا بولاية أمركم ، ولكم علي من الحق مثل الذي لي عليكم . . لقد جعل ، سبحانه ، من حقوقه حقوقا افترضها لبعض الناس على بعض ، فجعلها تتكافأ في وجودها ، ويوجب بعضها بعضا ، ولا يُستَوْجَبُ بعضها إلا ببعض . . فجعلها نظاما لألفتهم ، وعزا لدينهم ، فليست تصلح الرعية إلا بصلاح الولاة ، ولا يصلح النولاة إلا باستقامة الرعية ] . .

والمال: مال الله ، والناس مستخلفون فيه ، وسم في الانتفاع به سواء . [ لوكان المالي لي لسوّيت بينهم ، فكيف وإنما المال مال الله ؟! . أنتم عباد الله ، والمال مال الله ، يقسم بينكم بالسوية ، لا فضل فيه لأحد على أحد ] .

ذلك أن نهج الاسلام ، في الأموال ، إنما يستهدف تحقيق « تكافل الأمة المالي والاجتاعي » . . [ إن الله فرض في أموال الأغنياء أقوات الفقراء ، فها جاع فقير إلا بمنا مُثّع به غني ، والله سائلهم عن ذلك ] . . وهذا « التكافل الاجتاعي » ضروري لتحقيق المضمون المحقيقي « للمواطنة » ، ولنفي خطر « الاغتراب ـ والغربة » الـذي

يصيب به الفقر أهله إذا هم عاشوا في « وطنهم » فقراء محرومين . . [ إن الغني في الغربة وطن ، والفقـر في الوطـن غربـة . . والفقـر يخُرس الفَطِن عن حجته ، والمُقلّ غريب في بلدته ] ! . .

والحاكم العادل ، عندما يواجمه ميراث المظالم ، المتخلف عن حكم الذين سبقوه ، لا بعد أن يكون « ثوريا » ، يرد المظالم إلى أهلها ، دونما اعتبار لتقادم العهد على التصرفات الظالمة ، فالزمن لا يكسب الظلم شرعية . . [ والله لو وجهدت المال قد تُزوِّج به النساء ، ومُلِك به الإماء لرددته ، فإن في العدل سَعة ، ومن ضاق عليه العدل فالجور عليه أضيق ! ] . .

• وليس هناك مقام بين العبادات ، الفردية والجهاعية .. فروض العين أو فروض الكفاية .. يداني مقام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . . فهذه « الضرورة الواجبة » هي أشرف العبادات ، وألزمها لصلاح امور الدين والدنيا على السواء . . [ وما أعيال البركلها ، والجهاد في سبيل الله عند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا كنفئة (١) في بحر لجي . وإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يقر بان من أجل ، ولا ينقصان من رزق ، وأفضل من ذلك كله كلمة عدل عند إمام جائر ! ] . .

### النص

أما بعد . . فقد جعل الله ، سبحانه ، لي عليكم حقا بولاية أمركم ، ولكم علي من الحق مثل اللذي لي عليكم . . جعل ، سبحانه ، من حقوقه حقوقا افترضها لبعض النياس على بعض ، فجعلها تتكافأ في وجوهها ، ويوجب بعضها بعضا ، ولا يُسْتَوْجَبُ بعضها إلا ببعض .

(Y) النفثة: البصقة.

وأعظم ما افترض ، سبحانه ، من تلك الحقوق : حق الوالي على الرعية ، وحق الرعية على الوالي ، فريضة فرضها الله ، سبحانه ، لكل على كل ، فجعلها نظاما لألفتهم ، وعزا لدينهم ، فليست تصلح الرعية إلا بصلاح الولاة ، ولا يصلح الولاة إلا باستقامة الرعية . فإذا أدت الرعية الى الوالي حقه ، وأدى الوالي إليها حقها ، عز الحق بينهم ، وقامت مناهج الدين ، واعتدلت معالم العدل ، وجرت على أذلالها السنن ، (١) فصلح بذلك الزمان ، وطميع في بقاء الدولة ، ويئست مطامع الأعداء .

وإذا غلبت الرعية ، واليها ، أو أجحف الوالي برعيته ، اختلفت هنالك الكلمة ، وظهرت معالم الجور ، وكثر الأدغال في الدين ، (٢) وتُركت محاج السنن ، فعُمل بالهوى ، وعُطلت الأحكام ، وكثرت علل النفوس ، فلا يُسْتَوْحَش لعظيم حق عُطِّل ، ولا لعظيم باطل فعل . فهنالك تَلْول الأبرار ، وتعز الأشرار ، وتعظم تبعات الله عند العياد . . . . . (٣)

\* \* \*

.... اتأمرونسي أن أطلسب النصر بالجسور فيمسن وُلِّيتُ عليه ؟!.. والله لا أطُورُ<sup>(١)</sup> به ما سُمَرَ سَمِير<sup>(١)</sup> وما أمَّ نجمٌ في السياء نجها .

لوكان المال لي لسوَّيتُ بينهم ، فكيف وإنما المال مال الله . . ألا وإن إعطاء المال في غير حقه تبذير وإسراف ، وهو يرفع صاحبه في

<sup>(</sup>١) الأذلال: مفردها: ذل بكسر اللمال وهو الطريق ، أي جرت الطوق والأصور على سننها ، أي على وجوهها . (٢) أي كثر إدخال ما يفسده فيه . (٣) [ نهج البلاغة ] ص ٢٦٣ . طبعة دار الشعب . القاهرة . (٤) أي ما آمر به ولا أقرب . . (٥) أي مدى الدهر . .

الدنيا ويضعه في الآخرة ، ويكرمه في الناس ، ويهينه عند الله ، ولم يَضِع امرؤ ماله في غير حقه وعند غير أهله إلا حرمه الله شكرهم ، وكان لغيره وُدُهُم ، فإن زلت به النعل يوما فاحتاج إلى معونتهم فشرُ خليل وألأمُ خَدِين (٦) . . . (٧) .

والله لو وجدت المال قد تُزُوِّج به النسساء ، ومُلِك به الإمساء لرددته ، فإن في العدل سَعَة ، ومن ضاق عليه العدل فالجسور عليه أضيق . (^)

إن الله ، سبحانه ، فرض في أموال الأغنياء أقوات الفقراء ، فيا جاع فقير إلا بما مُثّع به غني ، والله تعالى سائلهم عن ذلك . . (١)

إن الغنى في الغربة وطن ، والفقر في الوطن غربة . . والفقر يخُرس الفطن عن حُجَّته ، والمُقِلُّ غريب في بلدته ! . . (١٠٠)

أنتم عباد الله ، والمال مال الله ، يُقْسَمُ بينكم بالسوية ، لا فضل فيه لأحد على أحد . . (١١٠) ما أحسن تواضع الأغنياء للفقراء طلبا لما عنسد الله ، وأحسن منه تية الفقسراء على الأغنياء اتكالا على الله ! . . (١٢٠)

#### \* \* \*

أيها المؤمنون: إنه من رأى عدوانا يُعمل به ، ومنكراً يُدعى إليه ، فأنكره بلسانه فقد أبيه ، ومن أنكره بلسانه فقد أجر ، وهو أفضل من صاحبه ، ومن أنكره بالسيف لتكون كلمة الله

 <sup>(</sup>٦) الحدين: الصديق. (٧) إنهج البلاغة ] ص ١٥١. (٨) المصدر السابق. ص ٤١.
 (٩) المصدر السابق ص ٤٠٨. (١٠) المصدر السابق. ص ٣٧٣، ٣٧٣.

<sup>(</sup>١١) (شرح نهج البلاغة ] لابن أبي الحديد . جـ ٧ ص ٣٧ . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م . (١٢) [ نهج البلاغة ] ص ٤١٨ .

هي العليا وكلمة الظالمين هي السفلى ، فذلك الـذي أصـاب سبيل الهدى ، وقام على الطريق ونوَّر في قلبه اليقين . .

[ فالناس ] منهم المنكر للمنكر بيده ولسانه وقلبه ، فذلك المستكمل لخصال الخير . ومنهم المنكر بلسانه وقلبه والتارك بيده ، فذلك متمسك بخصلتين من خصال الخير ، ومضيع خصلة . ومنهم المنكر بقلبه ، والتارك بيده ولسانه ، فذلك الذي ضيع أشرف الخصلتين من الثلاث وتمسك بواحدة . ومنهم تارك لإنكار المنكر بلسانه وقلبه ويده ، فذلك ميت الأحياء ! . .

وما أعيال البركلها ، والجهاد في سبيل الله عند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا كنفثة في بحر لجِّيِّ . (١٣) وإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يُقرِّبان من أجل ، ولا ينقصان من رزق ، وأفضل من ذلك كله كلمة عدل عند إمام جائر أ . (١٤)

\* \* \*

علي بن أبي طالب:

**- V** -

# من كتابه إلى عُماًّل الخراج

# أبرز الأفكار

• في هذه « الوثيقة » يحدد على بن أبسي طالب علاقة « جهاز الدولة » بـ « الأمة » . . فعامل الخراج : وكيل الأمة ، وخازنها . . [ فأنصفوا الناس من أنفسكم ، واصبروا لحوائجهم ، فإنكم خُزّان الرعية ، ووكلاء الأمة ، وسفراء الأثمة ] . .

<sup>(</sup>١٣) النفئة: البصقة . (١٤) [ نهج البلاضة ] ص ٤١٤ ، ١٥٥ .

● وإذا كان هذا « الجهاز » هو وكيل الأمة ، وخازنها على أموالها ، فهو « خادمها » . . ومن ثم فإن « خيانته » هي خيانة لها ، وتلك أعظم الخيانات ! . . [ إن أعظم الخيانة خيانة الأمة ، وأفظع الغش غش الأئمة . . ] .

● وليس لعمال الخراج أن يمسوا مالا فيا يتجاوز الحدود المقررة ، طالما أن أصحاب الأموال لا ينصبون الحرب لدولة الاسلام . . أما من ينصب الحرب لدولة الاسلام ودينه فلا ينبغي ترك ماله تتقوى به جبهة الأعداء . . [ ولا تمّن مال احد من الناس ، مُصل ولا مُعاهد ، إلا أن تجدوا فرسا أو سلاحا يُعْدى به على أهل الإسلام . . ] . .

#### النص

أما بعد . . فإن من لم يحذر ما هو صائر إليه لم يُقَدِّم لنفسه ما يُحْرِزُها .

واعلموا أن ما كُلِّفْتم يسير ، وأن ثوابه كثير . ولو لم يكن فيا نهى الله عنه من البغي والعدوان عقاب يخاف ، لكان في ثواب اجتنابه مالا عذر في ترك طلبه .

فأنصفوا الناس من أنفسكم ، وأصبروا لحواثجهم ، فإنكم خُزّان الرعية ، ووكلاء الأمة ، وسفراء الأثمة .

ولا تُحْسِموا أحدا عن حاجته ، (١) ولا تحبسوه عن طلبته ، ولا تبيعُنَّ الناسَ في الخراج كسوة شتاء ولا صيف ، ولا دابةً يعتملون عليها ، ولا عبدا ، ولا تضربُنَّ أحدا سوطا لمكان درهم ، ولا تُمُسُنَّ مال أحد من الناس ، مُصَلِّ ولا مُعاهد ، إلا أن تجدوا فرسا أ و

<sup>(</sup>١) أي لا تقطعوا أحدا عن حاجته وطلبته .

سلاحاً يُعْدَى به على أهل الإسلام ، فإنه لا ينبغي للمسلم أن يدع ذلك في أيدي أعداء الإسلام فيكون شوكة عليه .

ولا تَدّخروا أنفسكم نصيحة ، ولا الجند حُسن سيرة ولا الرعية معونة ، ولا دين الله قوة . وأبلسوا (٢) في سبيل الله ما استوجسب عليكم ، فإن الله ، سبحانه ، قد اصطنع عندنا وعندكم أن نشكره بجهدنا ، وأن ننصره بما بلغست قوتنا . ولا قوة إلا بالله العلي العظيم . (٢)

#### \* \* \*

.. إن لك في هذه الصدقة نصيبا مفروضا ، وحقا معلوما ، وشركاء أهلَ مسكنة ، وضعفاء ذوي فاقة ، وإنا موفوك حقك فوفهم حقوقهم ! وإلا تفعل فإنك من أكثر الناس خصوما يوم القيامة ، وبؤسى لمن خصمه عند الله الفقراء ، والمساكين ، والسائلون ، والمدفوعون ، (1) والغارمون ، (٥) وابن السبيل .

ومن استهان بالأمانة ورتع في الخيائة ، ولم ينزه نفسه وديئه عنها ، فقد أَحَلَّ بنفسه الذل والحزي في الدنيا ، وهو في الآخرة أذل واخزى . . وإن أعظم الحيائة خيائة الأمة ، وأفظع الغش غش الأئمة . . والسلام » . (١)

<sup>(</sup>٢) أي أدوا . (٣) [نهج البلاغة] ص.٣٣٢ .

<sup>(1)</sup> أي فقراء الغزاة . . المقصودون بقول الله في آية مصارف الصدقيات : [ وفي سبيل الله ] .

<sup>(</sup>٥) المدينون عن لا يملكون نصاب الزكاة .

<sup>(</sup>٦) [ نهج البلاغة ] ص ٣٠٠ .

### عمر بن عبدالعزيز:

#### ٨

# فلسفة الإسلام في الأموال

### أبرز الأفكار:

قرابة الستين عاما فصلت بين انقضاء دولة الخلافة الراشدة وبين ولاية الراشد الخامس عمر بن عبدالعزيز [ ٢١ - ٢٠١ هـ/ ٢٨٠ - ٧٢٠ م] . . وفي هذه السنوات الستين تم الانقلاب شبه الشامسل وحدثت الردة شبه الكاملة في فلسفة الحكم الشوروية وفي قسمة العدالة الاجتاعية الاسلامية ، التي قررت تكافل الأمة الاجتاعي ، باعتبار خلافتها ونيابتها ، كأمة ، عن الله ، المالك الحقيقي للرقبة في باعتبار خلافتها ونيابتها ، كأمة ، عن الله ، المالك الحقيقي للرقبة في هذه الأموال . . فلما ولى عمر بن عبدالعزيز أمر الأمة سلك سبيل « الثورة » لرد « مظالم الأموال » . . وحاز رضا الأمة عن ولايته بالعدل الذي جسده . . وكاد يعيد الأمر شورى بين الناس لولا أن عاجله أمراء السوء من بني مروان . .

■ لقد أمضى مدة ولايته القصيرة يرد « مظالم الأموال » إلى الأمة ، بعد أن احتازها الظالمون . . وأعلن أن المال للأمة [ نهـر أعظـم ، والناس شربهم فيه سواء . . ولن يروى أصحاب النهر الأعظم إلا إذا عاد هذا النهر الأعظم إلى ما كان عليه ] يوم تركه لهم رسول الله ، صلى الله عليه وسلم . .

### النص

[ دخلت فاطمة بنت مروان ـ عمة عمر بن عبدالعزيز ـ دخلت عليه ، تريد جداله باسم أمراء بني أمية الذين اجتمعوا ، واتفقوا على إرسالها إليه ، كي تجادله ، وتطلب إليه العدول عن مصادرة أموال هؤ لاء الأمراء . . وهي الأموال التي ورثوها ، والتي اعتبرها عمر بن

عبدالعزيز « مظالم » مغتصبة من بيت مال المسلمين وثروة الأمة العامة ، وللذلك صادرها وأعادها إلى بيت مال المسلمين . . ولما دخلت فاطمة بنت مروان على عمر ، دار بينها وبينه هذا الحوار ، الذي بدأته ] : -

. « إنه قد عناني أمر لا بد من لقائك فيه . .

\_ تكلمي ، يا عُمة ، فأنت أولى بالكلام ، لأن الحاجة لك . .

\_ لقد أرّدت لقاءك ، لأنه قد عناني أمر لا بد من لقائك فيه . . إن قرابتك يشكونك ، ويزعمون ، ويذكرون أنك أخذت منهم خير غيرك ! . .

\_ يًا عمة ، ما منعتهم حقا أو شيئا كان لهم ، ولا أخذت منهم حقا أو

شيئا كان لهم ..

ـ إنــي رأيتهـ م يتكلمــون ! وإنــي أخــاف أن يهيجوا عليك يومـــا

\_ يا عمة ، كل يوم أخافه دون يوم القيامة فلا وقاني الله شره ! . . »

\_ [ ثم أراد عمر بن عبدالعزيز ـ عند هذا الموطن في الحوار - أن يضع عمته فاطمة أمام منطق « المؤمن الثائر » ، الذي يرى في هذه الأموال التي صادرها من أمراء بنسي أمية « مظالسم » و « فضولا » [ زيادات ] عن الحاجات اللازمة للكفاية ، ومن ثم فهي « كنز » للمال يحرّمه الاسلام . . يخشى ـ لمكانه من المسئولية عن الأمة ـ إن هو تركه « كنزا » لدى مكتنزيه ، أن يكوى به يوم القيامة [ واللين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعداب يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعداب وظهورهم ، هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون ] - (۱) وظهورهم ، هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون ] - (۱) أراد عمر أن يضع عمته أمام هذا المنطق ، علّها تتأثر فتقتنع به ،

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣٤ ، ٣٥ .

فتنحاز له ، وتتخلى عن أمراء بني أمية المخاصمين له . . فطلب « دينارا » ، و « مجمرة » موقدة بالنار ، وقطعة من الجلد ، وألقسى بالدينار في النار حتى حمى واحمر . . ثم ألقاه على الجلد فسمع له صوت وصعد منه الدخسان ! . . وعندئل توجه إلى عمته بالحديث : ] ..

- «أي عمة! أما تأوين - [ ترقين وترحين ] - لابن أخيك من مشل هذا ؟! . . » - [ فلها لم ترق! . . واصل حوارها ، قائلا : ] - « يا عمة ، إن الله ، تبارك وتعالى ، بعث محمدا ، صلى الله عليه وسلم ، رحمة لم يبعثه عذابا - إلى الناس كافة ، ثم اختار له ما عنده فقبضه إليه ، وترك لهم نهرا شرّبهم (١) فيه سواء! . . ثم قام أبو بكر فترك النهر على حاله ، ثم ولى عمر فعمل على عمل صاحبه . فلها فترك النهر على حاله ، ثم ولى عمر فعمل على عمل صاحبه . فلها ولى عثمان اشتق من ذلك النهر نهرا . . ثم ولى معاوية فشق منه الأنهار . . ثم لم يزل ذلك النهر يشق منه يزيد ، ومروان ، وعبدالملك ، والوليد ، وسليان ، حتى أفضى الأمر إلى ، وقد يبس النهر الأعظم ، ولن يُروى أصحاب النهر حتى يعود إليهم النهر الأعظم إلى ما كان عليه . . . »

- [ وعند ذلك ، قالت فاطمة بنت مروان : ] - « قد أردت كلامك ومذاكرتك ، فأما إذ كانت هذه مقالتك ، فلست بذاكرة لك شيشا ابدا . . » - [ ثم عادت إلى الأمراء المجتمعين . . وقالت لهم : ] - « ذوقوا مغبة أمركم في تزويجكم آل عمر بن الخطاب (١٠) ! . . تزوجون آل عمر بن الخطاب ، فإذا نزعوا الشبه جزعتم . . اصبروا له ! . . . » . (١٠)

<sup>(</sup>۱) الشرب - بكسر الشين - : الماء (۲) تشير إلى تأثير عدل عمر بن الخطاب ، اللي سرى إلى عمر بن عبدالعزيز هي أم عاصم إلى عمر بن عبدالعزيز هي أم عاصم بنت عاصم بن عمر بن الخطاب ! . . (۳) [ طبقات ابن سعد ] جده ص ۲۷۵ . و [ الأغاني ] جد 4 ص ۲۷۵ .

### زيد بن علي :

# \_ **9 \_** بیعة عند ثورته [ ۱۲۲ هـ/ ۷٤۰م ]

### ابرز الأفكار:

كان الأمام زيد بن علي [ ٧٩ ـ ١٢٢ هـ/ ٦٩٨ ـ ٧٤٠ م] في طليعة فتيان آل البيت ، زهــدا ، وعلما ، ونســكا ، وسمــوا في الأخلاق ، وسخاء في الكرم والجود . .

وكان اضطهاد بني أمية لآل البيت قد حول الشيعة ، بقيادة الإمام جعفر الصادق [ ٨٠ – ١٤٨ه / ١٩٩ – ٢٦٥م] إلى « فرقسة دينية » ، تجتر أحزانها ، وتبكى شهداءها ، وتأسى للحرمان السياسي المفروض عليها . . وتحجم عن طريق الثورة مخافة الفشل الذي تكرر ، والذي جلب و يجلب عليها المزيد من الاضطهاد ! . .

ولكن زيد بن علي ، وكوكبة من فتيان آل البيت ، رفضوا هذا النهج السائد ، وانخرطوا في تيار المعتزلة ، بقيادة واصل بن عطاء [ ٨٠ ـ ١٣١ هـ / ٧٠٠ - ٧٤٨ م ] ـ رغم معارضة جعفر الصادق ـ وسلكوا سبيل الثورة في مقاومة جور بني أمية واستئثارهم بالسلطة التي جعلوها ملكا وراثيا ... .

وفي الكوفة [ ١٢٧ هـ/ ٧٤٠ م ] كانت ثورة زيد بن علي ، ضد حكم الخليفة الأموي هشام بن عبدالملك [ ٧١ ـ ١٢٥ هـ/ ٣٩٠ ـ ٧٤٣ م ] . . وكان القسم الذي بايعه عليه الثوار . . وفيه نجد فكر هذه الثورة ، التي تدعو :

 في الفكر: إلى الاحتكام إلى كتاب الله ، وسنة نبيه ، عليه الصلاة والسلام .

وفي الدولة: تدعو إلى جهاد الظالمين ، وردهم . . وإلى نصرة أهل البيت على من عاداهم وجهل حقهم .

● وفي الاقتصاد: تدعو إلى إعطاء المحرومين . . وقسم الفيء بين أهله المستحقين له بالسواء . .

وفي الحقوق الانسانية: تدعو إلى الدفاع عن المستضعفين...

● وقي الجندية: تدعو إلى إقفال « المجمّر » - [ والمجمّرات هي المعسكرات التي كانت تقام في الثغور ] - وذلك لمنع اتخاذ « الغزو » والمرابطة في الثغور سبيلا لتغريب الرجال عن ديارهم وأهليهم ، فتنة لهم ولأهليهم . . .

فكانت هذه الثورة ـ التي لم تنجح ـ بداية سلسلة من الثورات « المعتزلية ـ السزيدية » التي تفجرت ، طلبا للحرية والشورى والعدل ، في أنجاء متعددة من بلاد الاسلام . .

### النص

« إنا ندعوكم إلى : كتاب الله ، وسنة نبيه ، صلى الله عليه وسلم . وجهاد الظالمين . والدفاع عن المستضعفين . وإعطاء المحرومين . وقسم هذا الفيء بين أهله بالسواء . ورد الظالمين . وإقفال المجمر . (١) ونصرة أهل البيت على من نصب لهم ، وجهل حقهم » . (١)

 <sup>(</sup>۱) المجمر : الواحد من معسكرات الثغور ، التي كان يجبس فيهما الرجمال دون أهليهم ،
 فيفتنون ويفتن أهلهم 1 . . (۲) [ تاريخ الطبري ] جـ ۷ ص ۱۷۲ .

#### \_ 1 • \_

# خطبته عندما نجحت ثورته [ ۱۲۲ هـ/ ۶۶۷م]

### أبرز الأفكار:

خس وعشرون عاما مرت بين وفاة عمر بن عبدالعنزيز [ ٦٦ - ٢٦٠ هـ / ١٠٦ هـ / ٢٦٠ - ٢٢٠ م] وبين ثورة يزيد بن الوليد [ ٦٠ - ١٢٦ هـ / ١٠٠ هـ / ٢٠٠ م] وفيها سادت الردة الكاملة عن ومضة العدل التي تمثلت في حكم عمر بن عبدالعزيز . . . ولقد بلغت هذه الردة ذروتها في حكم الخليفة الماجن الفاسق الوليد بن يزيد [ ٨٨ - ١٢٦ هـ / ٢٠٠ - ٢٤٤ م] . .

وكان يزيد بن الوليد على مذهب المعتزلة ، فلها انتصرت الثورة التي قادها ، أعاد الشورى لتكون فلسفة نظام الحكم الاسلامي ، مرة أخرى ، وأعلن منهاج العدل ، من جديد ، بين الناس ، فزاد في عطاء الناس ، ونقص من أعطيات أمراء بني أمية ، فسموه : « الناقص » ! . . وكان عمر بن عبدالعزيز يسمى : « الأشج » - لجرح في جبهته أحدث حافر فرس وهمو صغير - ولأنها - يزيد ، وعمر - قد تفردا بنهج العدل من بين خلفاء بني مروان ، شاع ذلك عنهها ، حتى لقد استقر في كتب النحو ذلك المثال اللذي يقول : عنهها ، حتى لقد استقر في كتب النحو ذلك المثال اللذي يقول : « الناقص والأشج : أعد لابني مروان » أ . .

وفي الخطبة التي خطبها يزيد بن الوليد ، عقب مقتل الوليد بن يزيد ، ونجاح الثورة ، نرى الحديث عن مبادىء وقضايا . . من مثل :

أن سبب الثورة هو: الغضب لله ورسوله ودينه . . والدعوة للكتاب والسنة . . وإزالة آثار الجبار الفاسق ـ رأيا وسلوكا ـ الوليد بن ين يد . .

• وأن في مقدمة أهداف الثورة: العودة بالثروة ، لتكون موظفة في سد حاجات الأمة ، لا مسخرة لترف الحاكم . . [ إن لكم علي ] ألا أضم حجرا على حجر ولا لبنة على لبنة ، ولا أكرى نهرا ، ولا أكثر مالا ، ولا أعطى زوجة ولا ولدا ، ولا أنقل مالا من بلدة حتى أسد ثغر ذلك البلد وخصاصة أهله ] . .

ومن أهدافها: إنهاء اتخاذ معسكرات الثغور - [ المجامر ] - وسائل للفتنة . . [ وإن لكم علي الا أجركم في ثغوركم فأفتنكم وأفتن أهليكم ] . .

وإزالة الحجاب بين الرعية والحاكم ، ليستعينوا به على الانتصاف
 من ظالميهم . . [ إن لكم علي الا أغلق بابي دونكم فيأكل قويكم
 ضعيفكم ] . .

وعدم تكليف أهل الجزية مالا يطيقون ، كي لا يهجروا بلادهم ،
 وينقطع نسلهم . .

والتسوية بين الناس في احتياجات المعاش . . [ حتى تستدر المعيشة بين المسلمين فيكون أقصاهم كأدناهم ] . .

• وإعادة الحق في السلطة والسلطان إلى الأمة ، بالشورى ، بعد أن ساد النظام الملكي الوراثي . . وجعل معيار بقاء التفويض للحاكم هو الوفاء بشروط التفويض كأحسن ما يكون الوفاء . . [ فإن وفيت لكم بما قلت فعليكم السمع والطاعة وحسن المؤازرة ، وإن أنا لم

أف فلكم أن تخلعوني ، إلا أن تستتيبوني ، فإن تبت قبلتم مني . فإن علمتم أحدا ممن يُعْرَفُ بالصلاح يعطيكم من نفسه مشل ما أعطيتكم فأردتم أن تبايعوه فأنا أول من يبايعه ويدخسل في طاعته ] . . !

وأنه لا طاعة لمن يدعو إلى معصية . . وإنما يجب أن يعصى . . بل وأن يُقْتَل . . [ لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق ، ولا وفاء له بنقض عهد ، وإنما الطاعة طاعة الله ، فأطيعوه بطاعة الله ما أطاع ، فإذا عصى الله ودعا إلى المعصية فهو أهل أن يُعْصَى ويُقْتَل ] ! . .

#### النص

أيها الناس:

إني ، والله ، ما خرجت أشرا ولا بطرا ، ولا حرصا على الدنيا ، ولا رغبة في الملك ، وما بي إطراء نفسي ولا تزكية عملي إني لظلوم نفسي إن لم يرحمني ربي .

ولكني خرجت غضبا لله ورسول ودين ، داعيا إلى الله وكتاب وسنة نبيه ، صلى الله عليه وسلم ، لما هدمت معالم الهدي ، وأطفى وسنة نبيه ، صلى الله عليه وسلم ، لما هدمت معالم الهدي ، وأطفى نور أهمل التقوى ، وظهر الجبار العنيد المستحل لكل حرمة ، والراكب لكل بدعة والمغير السنة مع أنه ، والله ، ما كان يصدق بالكتاب ، ولا يؤ من بيوم الحساب . . وإنه لابن عمي في النسب وكفيي في الحسب ، فلما رأيت ذلك استخرت الله في أمره ، وسألته ألا يكلني إلى نفسي ، ودعوت إلى ذلك من أجابني من أهل ولايتي ، وسعيت فيه حتى أراح الله منه العباد والبلاد بحول الله وقوته ، لا بحولى وقوتى .

أيها الناس:

إن لكم على ألا أضع حجرا على حجر ولا لبنة على لبنة ، ولا أكرى نهرا ، (۱) ولا أكثر مالا ، ولا أعطيه زوجة ولا ولدا ، ولا أنقل مالا من بلدة حتى أسد ثغر ذلك البلد وخصاصة أهله بما يغنيهم ، فإن فضل فضلة نقلتها إلى البلد الذي يليه بمن هو أحوج إليه ، ولا أجركم في ثغوركم (۱) فأفتنكم وأفتن أهليكم ، ولا أغلق بابي دونكم فيأكل قويكم ضعيفكم ، ولا أحمل على أهل جزيتكم ما يجليهم عن بلادهم ، ويقطع نسلهم . وإن لكم أعطياتكم عندي في كل سنة ، وأر زاقكم في كل شهر ، حتى تستدر المعيشة بسين المسلمين فيكون أقصاهم كادناهم ، فإن وفيت لكم بما قلت فعليكم السمع والطاعة وحسن المؤ ازرة ، وإن أنا لم أف فلكم أن تخلعوني إلا أن تستتيبوني ، فإن تبت قبلتم مني . فإن علمتم أحدا ممن يُعرف بالصلاح يعطيكم من نفسه مثل ما أعطيتكم فأردتم أن تبايعوه فأنا أول من يبايعه ويدخل في طاعته .

### أيها الناس:

أن لا طاعة لمخلوق في معصية الحالق ، ولا وفاء له بنقض عهد ، إنما الطاعة طاعة الله ، فأطيعوه (٣) بطاعة الله ما أطاع ، فإذا عصى الله ودعا إلى المعصية فهو أهل أن يُعْصَى ويُقْتل .

إقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم <sup>(1)</sup>

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) أي لا أبني القصور ولا أحتفر الأنهار . (٢) جمر الجيش : حبسه في أرض العدو .

<sup>(</sup>٣) أي المخلوق . . والمراد صاحب الولاية . .

 <sup>(</sup>٤) [ تاريخ الطبري ] جد ٧ ص ٢٦٨ ، ٢٦٩ . طبعة دار المعارف ، القاهرة , و [ العقد الفريد ] جد ٤ ص ٩٦ طبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة سنة ١٩٦٢م .

### أبو حمزة الشارى :

- 11 -

### خطبته بالمدينة

## [ + ٧٤٧ /\_ ١٣٠ ]

## أبرز الأفكار:

كان أبو حمزة الشارى ـ المختار بن عوف بن سليان بن مالك [ ١٣٠ هـ/ ٧٤٨ م] ـ من أبطال الخوارج وخطبائهم وثوارهم ضد مروان بن محمد [ ٧٧ ـ ١٣٢ هـ/ ٦٩٢ ـ ٧٥٠ م] آخر الخلفاء الأمويين . . وعندما انتصر على أهل المدينة ، في معركة « قديد » [ سنة ١٣٠ هـ/ ٧٤٧ م] صعد منبر الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، وخطب الناس واحدة من خطبه الشهيرة التي يتعلم الناظر فيها .

أن فرسان الحرب هم ، في ذات الوقت ، الوعاظ الذين يرققون القلوب بالمواعظ الرقيقة . . [ أوصيكم بتقوى الله وطاعته ، والعمل بكتابه وسنة نبيه ، وصلة الرحم ] . . أما في القتال فإنهم الفرسان . . [ فالتقينا الرماح بصدورنا ، والسيوف بوجوهنا ! ] . .

والتركيز على مخالفة نهسج « الجبابسرة » - [ المستبدين ] - . .
 [ أوصيكم بتعضيم ما صغرت الجبابرة من حق الله ، وتصغير ما عظمت من الباطل ، وإقامة ما أحيوا من الجور ، وإحياء ما أماتوا من الحقوق ] . .

والدعوة للعدل . . [ ندعوكم إلى القَسْم بالسوية ، والعدل في الرعية ، ووضع الأخماس(١) في مواضعها التي أمر الله بها ] .

• والإدانة للظلمة ، ومن تبعّهم ، أو رضي بعملهم . . . [ الناس منا ونحن منهم إلا ثلاثة : حاكم جاء بغير ما أنزل الله ، أو متبعا له ، أو راضيا بعمله ] . .

والثورة للحق والعدل . . والقوة بالله والوحدة . . [ إنا ، والله ، ما خرجنا أشرا ولا بطرا ولا لهوا ولا لعبا ، ولا لدولة مُلْك نريد ان نخوض فيه ، ولا لشار قد نيل منا . ولكن لما رأينا الأرض قد أظلمت ، ومعالم الجور قد ظهرت ، وكثر الادعاء في الدين ، وعمل بالهوى ، وعُطلت الأحكام ، وقُتل القائم بالقسط، وعُنف القائل بالحق ، وسمعنا مناديا ينادي إلى الحق وإلى طريق مستقيم ، فأجبنا داعي الله فليس بمعجز في الأرض ] (١٠) فأقبلنا من قبائل شتى ، قليلين مستضعفين في الأرض ، فآوانا الله وأيدنا بنصره ، فأصبحنا بنعمته إخوانا ، وعلى الدين أعوانا ] . .

## النص

### يأهل المدينة :

أوصيكم بتقوى الله وطاعته ، والعمل بكتابه وسنة نبيه ، صلى الله عليه وسلم ، وصلة الرحم ، وتعظيم ما صغرت الجبابرة من حق الله وتصغير ما عظمت من الباطل ، وإماتة ما أحيوا من الجبور ، وإحياء ما أماتوا من الحقوق ، وأن يُطاع الله ويُعصى العبساد في طاعته ، فالطاعة لله ولأهل طاعة الله ، ولا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. . .

١١) الأخماس ، مفردها : الحمس . . وهو حتى بيت المال من الغنائم . (٢) الأحقاف : ٣٢ .

ندعوكم إلى : كتاب الله وسنة نبيه ، والقَسْم بالسوية ، والعدل في الرعية ، ووضع الأخماس في مواضعها التي أمر الله بها .

وإنا ، والله ، ما خرجنا أشرا(۱) ولا بطرا(۱) ولا لهوا ولا لعبا ، ولا لذولة ملك نريد أن نخوض فيه ، ولا لثار قد نيل منا ، ولكن لما رأينا الأرض قد أظلمت ، ومعالم الجور قد ظهرت ، وكشر الادعاء في الدين ، وعمل بالهوى ، وعطلت الأحكام ، وقتل القائم بالقسط ، وعنف القائل بالحق . وسمعنا مناديا ينادي إلى الحق وإلى طريق مستقيم ، فأجبنا داعي الله [ ومن لا يجب داعي الله فليس بمعجز في الأرض ]، (۱) فأقبلنا من قبائيل شتى ، قليلين مستضعفين في الأرض ، فأوانا الله وأيدنا بنصره ، فاصبحنا بنعمته إخوانا ، وعلى الدين أعوانا .

## يأهل المدينة:

أوّلكم خير أوّل ، وآخركم شر آخر . . . . . سألناكم عن ولاتكم هؤ لاء ، فقلتم : والله ما فيهم الذي يعدل ، أخذوا المال من غير حِلّه فوضعوه في غير حقه ، وجاروا في الحكم فحكموا بغير ما أنزل الله ، واستأثر وا بفيئنا فجعلوه دُولَـةٌ (١) بسين الأغنياء منهسم ، وجعلوا مقاسمنا وحقوقنا في مهور النساء ، وفروج الإماء .

وقلنا لكم : تعالوا إلى هؤ لاء الذين ظلمونا وظلموكم وجاروا في الحكم فحكموا بغير ما أنزل الله ، فقلتم : لا نقوى على ذلك ، ووددنا أنّا أصبنا من يكفينا ، فقلنا : نحن نكفيكم ، ثم الله راع علينا وعليكم ، إن ظفرنا لنعطين كل ذي حق حقه .

<sup>(</sup>١) أي تسرعا رحدة . (٢) أي زهوا مجاوزا للحد . (٣) الأحقاف : ٣٢ .

<sup>(</sup>٤) أي حكرا يتداوله الأغنياء خاصة من دون عيرهم .

فجئنا فاتقينا الرماح بصدورنا ، والسيوف بوجوهنا ، فعرضتم لنا دونهم ، فقاتلتمونا ، فأبعدكم الله ! . . فوالله لو قلتم : لا نعرف الذي تقول ولانعلمه لكان أعذر ، مع أنه لا عذر للجاهل ، ولكن أبي الله إلا أن ينطق بالحق على ألسنتكم ويأخذكم به في الآخرة .

.... الناس منا ونحن منهم إلا ثلاثـة : حاكما بغـير ما أنـزل الله ، أو راضيا بعمله ؟!.. »(٥)

\* \* \*

### مجلس الشرع:

١٢ ــ وثيقة الحقوق : [ ١٢٢٠ هـ / ١٨٠٥ م ]
 ١٣ ــ الأمة مصدر السلطات :
 أبرز الأفكار :

في الوثيقة التي أطلق عليها المؤ رخون : [ وثيقة الحقوق ] . . وكذلك في قرارات « مجلس الشرع » وأفكاره ، المعبرة عن مبدأ : « الأمة مصدر السلطات » ـ وهما من الوثائق التي مثلت الفكر الذي دخلت به مصر عصر يقظتها الحديث ـ فيهما نقرأ . . ومنهما نعلم . .

أن دخول مصر إلى العصر الحديث عصر اليقظة والتنوير الذي قادت أمتها إليه قد كان تحت قيادة « مجلس الشرع » المكون من كبار علماء الإسلام . .

 <sup>(</sup>٥) [ العقد الفريد ] جـ ٤ ص ١٤٤ ـ ١٤٦ . [ ولقد سمع مالك بن أنس هذه الخطبة . . وقال عنها : « إنها شككت المستبصر وردت المرتاب » . . ] .

- وأن معايير الحكم والمحاكمة للفكر والمهارسة قد كانت « شريعة الله » ، وليس فكر الثورة الفرنسية ، التي احتك بها هؤ لاء العلماء إبان الحملة الفرنسية على مصر . .
- وأن الشريعة الاسلامية كانت هي سند القيادة الشعبية في تقرير أن الأمة هي مصدر السلطات ، وصاحبة الحسق في عزل السولاة والسلاطين والخلفاء . . [ لقد جرت العادة ، من قديم الزمان ، أن أهل البلد يعزلون الولاة ، بل وحتى الخلفاء والسلاطيين ، ويخلعونهم إذا ساروا فيها بالجور . . بل ويحاصرونهم ويقاتلونهم لأنهم عصاة لأمر أهل البلد ] . .

وأن الحاكم لا يكون ولياً للأمر ، شرعا وحقسا ، إلا إذا كان عادلا . . فالعدل هو السبيل إلى دخول الحاكم في زمرة أولياء الأمر ، المستحقين للطاعة من قبل المحكومين ! . .

### النصان

### ١٢ ـ وثيقة الحقوق

[ في سنة ١٢٢٠ هـ/ ١٨٠٥ م بلغت مظالم الجند العثماني وفوضاهم بمصر اللروة . . وأمام ضعف الوالي العثماني خورشيد باشا ، ومظالم هو الآخسر ، تصاعدت الشورة « الشعبية ـ الدستورية » ، التي قادها العلماء . وبمعايير الإسلام السياسي حاكموا الظلمة . .

- لقد أضرب علماء الأزهر وطلبته عن حلقات الدرس . .
- وماجت القاهرة بالمظاهرات التي قصدت منازل العلماء . .
- وكان « مجلس الشرع » هو القيادة الشعبية للأمة منـ الحملـة الفرنسية.وأبر زعليائه : السيد / عمر مكرم [ ١١٦٨ ١٢٣٧ هـ /

۱۷۵۰ - ۱۸۲۲م] والشيخ محمد السادات [ ۱۲۲۸ هـ/ ۱۸۲۲م] والشيخ عبدالله الشرقاوي [ ۱۱۵۰ - ۱۲۲۷ هـ/ ۱۷۳۷ - ۱۸۱۲م] والشيخ محمد المهدي [ ۱۱۵۰ - ۱۲۳۰ هـ/ ۱۷۴۲ - ۱۸۱۵م] والشيخ محمد الأمسير [ ۱۱۵۵ - ۱۲۳۲هـ/ ۱۷۴۱ - ۱۸۱۷م] والشيخ مصطفى الصاوي [ ۱۲۱۲ هـ/ ۱۸۰۲ م] والشيخ سليان الفيومي [ ۱۲۲۱ هـ/ ۱۸۷۲ م].

● وفي صبيحة يوم الأحد ١٢ صفر سنة ١٢٧٠ هـ/ ١٧ مايو سنة ١٨٠٥ م انعقد « مجلس الشرع » في « بيت القاضي » ـ دار الحكمة الكبرى ـ وسط جماهير الشعب الثائرة ، والتي بلغ عددها أربعين ألفا ، عثلون طبقات الأمة وأجيالها . . وكان هتاف الجهاهير وصراخها :

« شرع الله بيننا وبين هذا الباشا الظالم » ! « يا رب يا متجلى ، أهلك العثملى » ! « يا لطيف » !

« حسبنا الله ونعم الوكيل » !

• وطلب « مجلس الشرع » من « القاضي » استدعاء وكلاء الوالي العثماني . . فحضر « سعيد أغا الوكيل » ، و « بشير أغا » ، و « عثمان أغا قبى كتخدا » ، و « الدفتر دار » و « الشمعدانجي » . . • وأصدر « مجلس الشرع » الوثيقة الثورية التي أسهاها المؤ رخون « وثيقة الحقوق » . . والتي التزم بها أركان الدولة ووكلاء الوالي خورشيد باشا . .

#### \* \* \*

● والجبرتسي [ ١٩٣٧ - ١٩٣٧ هـ/ ١٧٥٤ - ١٨٢٢م] يجمسل مضمون هذه الوثيقة ـ التي افتتحت بها مصر ثورات المسلمين الدستورية في العصر الحديث ـ فيقول:

إن أعضاء « مجلس الشرع . . اتفقوا على كتابـة عرضحـال بالمطلوبات ، ففعلوا ذلك ، وذكروا فيه

تعدى طوائف العسكر ، والإيداء منهم للناس ، وإخراجهم من مساكنهم . .

والمظألم ، والفِرد - [ الإتساوات] - ، وقبض مال الميرى المُعجَل . .

● وحق طرق المباشرين . .

● ومصادرة الناس بالدعاوى الكاذبة . . وغير ذلك »

وكان رد الـوالي صريحـا في إجابــة هذه المطالــب . . وبعبـــارة الجبرتي : فلقد جاء رده « يظهر الامتثال » ! (١)

#### \* \* \*

- أما المؤرخ الفرنسي المسيو « فولابل » ـ صاحب كتاب [ مصر الحديثة ] وواضع الجزء التاسع والجزء العاشر من كتاب [ وصف مصر ] ـ الذي يسمى هذا « العرضحال » : « وثيقة الحقوق ـ فإنه يحدد مطالبها ، فإذا هي :
- الا تفرض ، من اليوم ، ضريبة على المدينة \_[ القاهرة ] \_ إلا إذا أقرها العلماء وكبار الأعيان . .
  - أن تجلو الجنود عن القاهرة ، وتنتقل حامية المدينة إلى الجيزة . .
- ألا يسمح بدخول أي جندي إلى المدينة \_ [ القاهرة ] \_ حاملا
   سلاحه . .
  - أن تعاد المواصلات في الحال بين القاهرة والوجه القبلي . . »(¹¹)

<sup>(</sup>١) [ عجائب الآثار في التراجم والأخبار ] جـ ٦ ص ٢١٨ ، ٢١٩ . طبعة القاهـرة سنة الرائعي [ تاريخ الحركة القومية وتطور نظام الحكم في مصر ] جـ ٢ ص ٢٩٦١م . (٣) عبدالرحمن الرافعي [ تاريخ الحركة القومية وتطور نظام الحكم في مصر ] جـ ٢ ص ٣٣٤، ٣٣٥ . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨ م .

### ١٣٠ - الأمة مصدر السلطان:

[ مع مطلع القرن التاسع عشر الميلادي ـ وأمام ضعف السلطنة العثمانية . . واستبداد جندها . . وفوضى إدراتها . . وخراب ذمم ولاتها ـ تكونت للشعب ، في مصر ، قيادة من علماء الإسلام . . سرعان ما استردت للشعب حقه « الطبيعي ـ الإسلامي » في أن يكون هو المصدر الأصيل في السلطة والسلطان . . ولقد سميت هذه القيادة ـ الجماعية ـ « عجلس الشرع » ! . .

وفي يوم الاثنين ١٣ صفر سنة ١٢٧٠ هـ/ مايو سنة ١٨٠٥ م اجتمع « مجلس الشرع » في « بيت القاضي » ــ دار المحكمة العليا ــ واستنادا الى حق الشعب ــ الذي يمثلونه ــ في أن تكون له السلطة في عزل الولاة وتوليتهم ــ قرروا عزل الوالي احمد خورشيد باشا [ غرة ذي الحجة سنة ١٢١٨ ــ ١٥ صفر سنة ١٢٢٠ هـ ١٣ مارس سنة ذي الحجة سنة ١٢١٨ ـ ١٥ مايو سنة ١٨٠٠ م] ، وهــ و المعين من قبـل الخليفة العثماني . . كما قرروا محاصرته وأعوانه في « القلعة » ، بل وقتالهم ، باعتبارهم عصاة لسلطة الأمة ! . .

كذلك قرر « مجلس الشرع » تعيين والي جديد لمصر ، هو محمد علي باشا [ ١١٨٤ ـ ١٢٦٥ هـ / ١٧٧٠ ـ ١٨٤٩ م] بإرادة الأمة ، وعلى شروطها ، وتحت رقابتها ! . . وبذلك استعاد « مجلس الشرع » للأمة حقها « الطبيعي ـ الشرعي » في أن تكون مصدر السلطة والسلطان . . ] .

#### \* \* \*

● والجبرتي يسجل إعلان « مجلس الشرع » ـ على لسان أبرز قادته : السيد عمر مكرم ـ لهذا القرار ، عندما ذهبوا إلى محمد على باشا . .

وأعلن السيد/ عمر مكرم: «إنسا لا نريد هذا الباشسا- [خورشيد] واليا علينا، ولا بد من عزله من الولاية .. إنسا خلعناه من الولاية ». فقال محمد علي : ومن تريدونه واليا؟! فقالوا: لا نرضى إلا بك . وتكون واليا علينا بشروطنا، لما نتوسمه فيك من العدالة والخير . . فامتنع محمد علي اولا، ثم رضي . .

وأحضروا له « كركا » ، () وعليه قفطان ، وقام إليه السيد عمس مكرم والشيخ الشرقاوي ، فألبساه له ، وذلك وقت العصر . . ونادوا بذلك في تلك الليلة ، في المدينة . وأرسلوا إلى - [ الوالي المعزول ] - أحمد باشما خورشيد الحبر بذلك ، فقمال : إنسي مُولى من طرف السلطان ، فلا أعزل بأمر الفلاحين . . ولا أنزل من القلعة إلا بأمر السلطنة ! . . . »

لكن « مجلس الشرع » ، ومن خلفه الأمة ، حاصروا خورشيد باشا وأعوانه في « القلعة » ، وقاتلوهم ، حتى اضطر إلى الخضوع لسلطة الشعب . . كما خضعت السلطنة العثمانية وخليفتها لسلطة الامة ، فأقرت ما أبرمه « مجلس الشرع » ، وأصدرت به فرمانا . .

• وكانت تولية « مجلس الشرع » لمحمد علي باشا « على شروط الأمة » . . وبعبارة الجبرتي : فلقد « تم الأمر » بعد المعاهدة والمعاقدة ، على : سيره بالعدل . . وإقامة الأحكام والشرائع . . والإقلاع عن المظالم . . وألا يفعل أمرا إلا بمشورته ومشورة العلماء . . وأنه متى خالف الشروط عزلوه » . .

● وعندما التقى أعضاء من « مجلس الشرع » بمندوب السوالي المعزول ـ العاصي خورشيد باشا ـ في منزل « حسن بك ـ أخي طاهر

<sup>(</sup>١) حلة من حلل « تشريفة » ذلك العصر .

باشا » - في يوم السبت ٢٤ صفر سة ١٢٢٠ هـ / ٢٤ مايو سنة ١٨٠٥ م - واستنكر مندوب الوالي قرار « مجلس الشرع » بالعزل والحصار والقتال . . أكد السيد عمر مكرم - مرة أخرى - حق الأمة في ممارسة حقها « الطبيعي ـ الشرعي » ، الذي يجعلها مصدر السلطة والسلطان . . وسجل الجبرتي ذلك الحوار ، الذي بدأه مندوب الوالي المعزول الضابط الأرنثودي عمر بك . .

« ـ عمر بك : كيف تعزلون من ولاه السلطان عليكم . وقد قال الله تعالى : [ أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ] . (٢)

- السيد عمر مكرم: أولو الأمر: العلماء وحملة الشريعة ، والسلطان العادل . وهذا ... [خورشيد باشا ] ـ رجل ظالم . وجرت العادة ، من قديم الزمان ، أن أهل البلد يعزلون الولاة ، وهذا شيء من زمان حتى الخليفة والسلطان ، إذا ساروا فيها بالجور ؛ فإنهم ـ [ أي أهل البلد ] ـ يعزلونه و يخلعونه !

- عمسر بك : وكيف تحصرونسا ، وتمنعسون عنا الماء والأكل ، وتقاتلوننا ؟ ! . . نحن كفرة ، حتى تفعلوا معنا ذلك ؟ !

- السيد عمر مكرم: نعم ! لقد أفتى العلماء والقاضي بجواز قتالكم ومحاربتكم ، لأنكم عصاة ! » (٣)

\* \* \*

هكذا قدر وقرر « مجلس الشرع » أن « أهل البلد » هم مصدر السلطات . . وأعلن أن هذا الفكر عريق في تراث الأمة عراقة

 <sup>(</sup>۲) النساء : ۵۹ . (۳) [ عجائب الآثار ] جـ ٦ ص ٢١٩ ـ ٢٢٣ . والرافعي [ تاريخ الحركة الموكة المقومية ] جـ ٢ ص ٣٣٦ .

الاسلام، فهو ليس وافدا على واقعها، وإنما هو «شيء من زمان » أ...

كذلك قدر « مجلس الشرع » وقرر وضع هذا الفكر الاسلامي في المهارسة والتطبيق . . وأعلن \_ بلسان السيد عمسر مكرم والشيخ السادات \_ : أن « العصيان » \_ بنظر الشرع \_ هو عصيان الأمة ، مصدر السلطات ، وليس عصيان الخلفاء والسلاطين المستبدين . .



### المصادر

القرآن الكريم :

كتب السنة

أبن أبي الحديد ابن الأثير

ابن سعد ابن سلام ( أبو عبيد ) ابن عبد البر

ابن عبد ربه ابن قتيبة ابن القيم ابن منظور الأصفهاني(أبوالفرج) أمين سامي ( باشا ) الباقلاني ( أبو بكر )

[صحيح البخاري] طبعة دار الشعب . القاهرة وصحيح مسلم] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م وسنن الترمذي] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م وسنن النسائي] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م وسنن أبي داود] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢ م وسنن ابن ماجة] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٦ م وسنن الدارمي] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م وسند الامام أحمد]طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م وطأ الإمام مالك] طبعة دار الشعب القاهرة وشرح نهج البلاغة] طبعة دار الشعب القاهرة وشرح نهج البلاغة] طبعة دار الشعب القاهرة وأسد الغابة في معرفة الصحابة] طبعة دار الشعب القاهرة الشعب القاهرة الق

[كتاب الطبقات الكبير] طبعة دار التحرير القاهرة [الأموال] طبعة القاهرة سنة ١٣٥٣ هـ [الدرر في احتصار المغازي والسير] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م

[ العقد الفريد ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢ م [الإمامة والسياسة] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٣هـ [ أعلام الموقعين ] طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م [ لسان العرب ] طبعة دار المعارف . القاهرة [ كتاب الأغاني ] طبعة دار الشعب . القاهرة [ تقويم النيل ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م [ التمهيد ] طبعة بيروت .. ضمن مجموعة

| sameter of Millie Siline of T                                                                                                        |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| [ نصوص الفكر السياسي الاسلامي ]سنة ١٩٦٦<br>[ التفسير علما مقالة لم قريرة ١٩٧٠                                                        | البيضاوي             |
| [ التفسير] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦ م<br>[ كتاب المرانع تمقر الارتاذي الارتادي                                                          | الجاحظ<br>الجماحظ    |
| [ كتاب الحيوان ] تحقيق الاستاذ عبد السلام ما من ما من ما من التام ت                                                                  |                      |
| هارون طبعة القاهرة<br>- " ما الأدارة العالم الكرام التا المارة العالم المارة العالم المارة العالم المارة العالم المارة العالم العالم | ٠ ا -                |
| [ عجائب الأثار في التراجم والأخبار ] طبعة<br>الذاء تمان حدمه                                                                         | الجحبوتي             |
| القاهرة سنة ١٩٦٦ م                                                                                                                   | / #1 t > _ 1_ iti    |
| [ حجة الله البالغة ] طبعة القاهرة سنة ٢٥٣٧هـ                                                                                         | الدهلوي (وني الله)   |
| [ تاريخ العلم ] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٧ م                                                                                              | سارتون ( جورج )      |
| [ مراصد الاطلاع ] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م                                                                                            | صفي الدين البغدادي   |
| [ التساريخ ] طبعــة القاهــرة ــ الاولى ــ وطبعة                                                                                     | الطبري ( أبن جرير )  |
| دار المعارف                                                                                                                          |                      |
| [ الأعمال الكاملة ] دراسة وتحقيق د . محمد                                                                                            | الطهطاوي ( رفاعة )   |
| عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م                                                                                                        |                      |
| [تثبيت دلائل النبوة] طبعة بيروبت سنة ١٩٦٦م                                                                                           | عبد الجبار بن احمد   |
|                                                                                                                                      | ( قاضي القضاة )      |
| [ نهيج البلاغة ] طبعة دار الشعب القاهرة                                                                                              | علي بن أبي طالب      |
| [ الجبائيان : أبوعلي وأبوهاشم ] طبعة                                                                                                 | علي فهمي خشيم        |
| طرابلس ــ ليبيا ــ سنة ١٩٦٨ م                                                                                                        | (دکتور )             |
| [ الاقتصاد في الاعتقاد ] طبعة صبيح ـ ضمن                                                                                             | الغزالي ( أبو حامد ) |
| مجموعة ـ القاهرة بدون تاريخ                                                                                                          |                      |
| [ السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات في عهد                                                                                       | فان فلوتن            |
| بني أمية ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م                                                                                                   |                      |
| <ul> <li>آلاحكام في التمييز بين الفتاوي والأحكام</li> </ul>                                                                          | القرافي              |
| وتصرف أت القساضي والاسام] طبعمة حلب                                                                                                  |                      |
| سنة 1977م                                                                                                                            |                      |
| [ الجامع الأحكام القرآن ] طبعة دار الكتب                                                                                             | القرطبي              |
| المصرية                                                                                                                              | -                    |
| [ معجم الفاظ القرآن الكريم] طبعة القاهرة                                                                                             | مجمع اللغة العربية   |
| •                                                                                                                                    |                      |

\_\_ Y\o \_

سنة ١٩٧٠م [ المعجم الوسيط] طبعة القاهرة [ مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي محمد حميد الله والخلافة الراشدة ] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦ م الحيدر بادي [ الأعيال الكاملة ] دراسة وتحقيق : د . محمد محمد عبده (ألامام) عهارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م [ تيارات الفكر الاسلامي ] طبعة القاهرة محمد عهارة (دكتور) سنة ١٩٨٣ م [ الاسلام وفلسفة الحكم ] طبعة بيروت سنة ١٩٧٩ م [ المعتزلة واصول الحكم ] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٤ م [ الاسلام والثورة ] طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م [ المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم] طبعة محمد فؤاد عبد الباقي دار الشعب . القاهرة . [ مدارك التنزيل وحقائق التأويل ] طبعة القاهرة النسفي سنة ١٣٤٤ هـ [ المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي وينسنك (١.ي) الشريف] طبعة ليدن سنة ١٩٣٦-١٩٦٩م



# المحت توي

| ٧   | * تقلیم                          |
|-----|----------------------------------|
|     | * ضرورات واجبة وليست مجرد حقوق . |
| 18  | * ضرورة الحرية                   |
| 41  | * صرورة الشورى                   |
| ٥٥  | * ضرورة العدل                    |
| 79  | * ضرورة العلم                    |
| ۸Y  | * ضرورة الاشتغال بالشئون العامة  |
| ۸۷  | * ضرورة المعارضة                 |
| 97  | * والمعارضة المنظمة              |
| 117 | * شبهات علماء السوء              |
| 144 | *وبعد                            |
|     |                                  |

الوثائق ١٤٥

الدستور - خطبة حجة الوداع - خطبة أبي بكر الصديق بعد البيعة ـ كتاب عمر ابن الخطاب في القضاء ـ من عهد علي بن أبي طالب إلى الأشتر النخعي ـ من خطب علي بن أبي طالب إلى عيال الخراج ـ عمر خطب علي بن أبي طالب ـ من كتاب علي بن أبي طالب إلى عيال الخراج ـ عمر ابن عبد العزيز وفلسفة الإسلام في الأموال ـ بيعة زيد بن علي ـ خطبة يزيد بن الوليد ـ خطبة أبي حمزة الشاري ـ وثيقة الحقوق ـ الأمة مصدر السلطان .

### المؤلفث في سيطور

\*د . / محمد عيارة

من مواليد جمهورية مصر العربية في
 عام ١٩٣١م .

\* تخرج في كلية دار العلوم . ومنها نال اجازتسي الماجستسير والدكتوراه .

\* قدم للمكتبة العربية اكثر من ستين كتابا ، بين تأليف ، ودراسة وتحقيق منها :

\_ فجر اليقظة القومية .

ـ العروبة في العصر الحديث .

ـ الأمة العرّبية وقضية التوحيد .

۔ اسرائیل ، هل هي سامية ؟

ـ الحَلاقَـة وتشمَّأَة الأحسزاب الاسلامية .

ـ المعتزلة وأصول الحكم .

ـ نظرة جديدة للتراث .`

.. عندما أصبحت مصر عربية .

معارك العرب ضد الغزاة .

ـ الإسلام والسلطة الدينية .

- العرب والتحدى [ من اصدارات المجلس ضمن هذه السلسلة ] مدراسة وتحقيق الأعمال الكاملسة للأفغائي ومحمد عبده وعلي مبارك والطهطاوي وقاسم أمين والكواكبي .

\* ترجم عدد من أعماله الى اللغمات الانجليزية والأسبانية والروسية .

\* في عام ١٩٧٧ حصسل على جائسزة جمعية أصدقهاء الكتباب، بلبنهان، عن كتابه « دراسة للأعيال الكاملة لمحمد عبسده » وفي عام ١٩٧٦ حصل على جائسزة الدولسة التشجيعية بمصر عن كتابه « دراسة الأعيال الكاملية فرفاعية الطهطاوي » .



### الغرب والعالم

تألیف: کافین رایلی ترجمة: د/عبدالوهاب المسیری د/هدی حجازی مراجعة: د/ فؤاد زکریا

## صدر في هذه السلسلة

|                                           | ~ ~                                           |  |  |  |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|--|--|
| تألیف ۱ د / حسین مؤ نس                    | ١ ـ الحضارة                                   |  |  |  |
| تألیف د/ إحسان عباس                       | ٢ ـ اتجاهات الشعو العربي المعاصر              |  |  |  |
| تألیف : د/ فؤاد زکریا                     | ٣ ـ التفكير العلمي                            |  |  |  |
| تأليف · د/ أحمد عبدالرحيم مصطفى           | £ ـ الولايات المتحدة والمشرق العربي           |  |  |  |
| تأليف : زهير الكرمي                       | ٥ ـ العلم ومشكلات الإنسان المعاصر             |  |  |  |
| تاليف : د/ عزت حجازي                      | ٦ ـ الشباب العربي والمشكلات التي يواجهها      |  |  |  |
| تألیف: د/ محمد عزیز شکری                  | ٧ ـ الأحلاف والنكتلات في السياسة العالمية     |  |  |  |
| ترجمه : د/ زهير السمهوري                  | ٨ ـ تراث الإسلام ( الجوزءُ الأول )            |  |  |  |
| د/ شاكر مصطفى                             |                                               |  |  |  |
| مراجعة : د/ فؤاد زكريا                    |                                               |  |  |  |
| تألیف : د/ نایف خرما                      | ٩ ـ أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة       |  |  |  |
| تأليف: د/ محمد رحب النجار                 | ١٠ ـ جعما العربي                              |  |  |  |
| ترجمة : د/ حسين مؤنس                      | ١١ ترأث الإسلام ( الجزء الثاني )              |  |  |  |
| إحسان العمد                               |                                               |  |  |  |
| مراجعة : د/ فؤاد زكريا                    |                                               |  |  |  |
| ﺗﺮﺟﻤﺔ : ﺩ/ ﺣﺴﻴﻦ ﻣﯘ ﻧﺲ                     | ١٢ ـ تراث الإسلام ( الجزء الثالث )            |  |  |  |
| إحسان العمد                               |                                               |  |  |  |
| مراجعة : د/ ف <b>ؤ</b> اد زكريا           |                                               |  |  |  |
| تألیف : د/ أنور عبد العلیم                | ١٣ ـ الملاحة وعلوم البحار عند العرب           |  |  |  |
| تأليف: د/ عفيف بهسيي                      | ١٤ ـ جمالية المفن العربي                      |  |  |  |
| تأليف : د/ عبد المحسن صالح                | ١٥ ـ الإنسان الحائر بين العلم والخرافة        |  |  |  |
| تألیف : د/ محمود عبد الفضیل               | ١٦ ـ النفط والمشكلات المعاصرة للتنمية العربية |  |  |  |
| إعداد : رۋ وف وصفي                        | ١٧ ـ الكون والثقوب السوداء                    |  |  |  |
| مراجعة ; زهير الكومي                      |                                               |  |  |  |
| ترجمة : د/ علي أحمد محمود                 | ۱۸ ــ الكوميديا والتراجيديا                   |  |  |  |
| مراجعة : د. شوقي السكوي<br>د / على الراعي |                                               |  |  |  |
| د / طي ،طر <i>سي</i><br>تاليف : سعد اردش  | ١٩ ـ المخرج في المسرح المعاصر                 |  |  |  |
| توجمة : حسن سعيد الكرمي                   | ٢٠ - التفكير المستقيم والتفكير الاعوج         |  |  |  |
| مراجعة : صدقي حطاب                        |                                               |  |  |  |
| - Y19 -                                   |                                               |  |  |  |
|                                           |                                               |  |  |  |

تاليف: د/ محمد علي الفرا ٢١ .. مشكلة إنتاج الغذاء في الوطن العربي تأليف: رشيد الحمد ٢٢ ـ البيثة ومشكلاتها محمد سعيد صباريني تأليف: د/ عبد السلام الترمانيني 23 ... الرق تاليف: د/ حسن احمد عيسي ٧٤ ـ الابداع في الفن والعلم تاليف: د/ على الراعي ٢٥ ـ المسرح في الوطن العربي تأليف: د/ عواطف عبد الرحمن ٢٦ ـ مصر وفلسطين تأليف: د/ عبد الستار إبراهيم ٢٧ ـ العلاج النفسي الحديث ترجمة : شوقى جلال ٢٨ ـ أَفْرِيقِيا في عصر التحول الاجتاعي تاليف: د/ عمد عمارة ٢٩ ـ العرب والتحدي تأليف: د/ عزت قرني ٣٠ .. العدالة والحرية في فجر النهضة العربية الحديثة تأليف: د/ محمد زكريا عناني ٣١ ـ الموشحات الأندلسية ترجمة : د/ عبد القادر يوسف ٣٢ .. تكنولوجيا السلوك الإنساني مراجعة : د/ رجا الدريني تاليف: د/ محمد فتحي عوض الله ٣٣ ـ الإنسان والثر وات المعدنية تأليف: د/ محمد عبد الغني سعودي ٣٤ - قضايا أفريقية ٣٥ \_ تحولات الفكر والسياسة تأليف: د/ عمد جابر الأنصاري في الشرق العربي ( ١٩٣٠ - ١٩٧٠ ) . تأليف: د/ عمد حسن عبدالله ٣٦ ـ الحب في التراث العربي تأليف: د/ حسين مؤنس ٣٧ \_ المساجد تأليف . د / سعود يوسف عياش ٣٨ .. تكنولوجيا الطاقة البديلة ترجمة : د/ موفق شخاشيرو ٣٩ ـ ارتقاء الإنسان مراجعة ; زهير الكرمي تأليف: د/ مكارم الغمري ٤٠ ــ الرواية الروسية في القرن التاسع عشر تألیف : د/ عبده بدوی ٤١ ـ الشعر في السودان ٤٢ ـ دور المشر وعات العامة في التنمية الاقتصادية تأليف : د/ على خليفة الكواري 23 ـ الإسلام في الصين ٹالیف : فهمي هويدي ££ ـ اتجاهات نظرية في علم الاجتاع -تاليف : د/ عبد الباسط عبد المعطى ٥٤ ـ حكايات الشطار والعيارين في التراث المعربي تأليف: د/ محمد رجب النجار

تأليف: يوسف السيسي ترحمة : سليم الصويص مراجعة : سليم بسيسو تأليف : د/ عبد المحسن صالح تأليف: د/ عمد عبد السلام تأليف: جان ألكسان تأليف: د/ عمد الرميحي ترجمة : د/ محمد عصفور تاليف: د/ جليل أبو الحب ترجمة : شوقي جلال تأليف: د/ عادل الدمرداش تأليف: د/ أسامة عبدالرحس ترجمة : د/ إمام عبد الفتاح تألیف : د/ انطونیوس کرم تأليف: د/ عبد الوهاب المسيري تأليف: د/ عبد الوهاب المسيرى ترجمة : د/ فؤاد زكريا تأليف: د/ عبد الهادي على النجار ترجمة : أحمد حسان عبد الواحد تأليف: عبدالعزيز بن عبدالجليل تاليف: د/ سامي مكي العاني ترجمة : زهير الكرمي تأليف: د/ محمد موفاكو تاليف: د/ عبدالله العمر ترجمة : د/ على حسين حجاج مراجعة : د/ عطيه محمود هنا

٤٦ ـ دعوة إلى الموسيقا ٧٤ ـ فكرة القانون ٨٤ - التنبر العلمي ومستقبل الإنسان ٤٩ ـ صراع القوى العظمي حول القرن الافريقي تأليف: صلاح الدين حافظ ٥٠ ـ التكنولوجيا الحديثة والتنمية الزراعية ١ ٥ .. السينها في الوطن العربي ٢ ه .. النفط والملاقات الدولية ٥٣ ـ البدائية £ه .. الخشرات الناقلة للأمراض ٥٥ ـ العالم بعد ماثتي عام ٥٦ - الإدمان ٧٥ ـ البيروقراطية النفطية ومعضلة التنمية ٨٥ ـ الوجودية ٥٩ ـ العرب|مام تحديات التكنولوجيا ٦٠ ـ الايديولوجية الصهيونية ( الجزء الأول ) ٦١ ـ الايديولوجية الصهيونية ( الجزء الثاني ) ٦٢ - حكمة الغرب ( الجزء الأول ) ٦٣ ـ الاسلام والاقتصاد ٢٤ ـ صناعة الجوع ( خرافة الندرة ) ٦٥ .. مدخل إلى تاريخ الموسيقا المغربية ٦٦ ـ الاسلام والشعر ٦٧ ـ بنو الإنسان ٦٨ - الثقافة الألبائية في الأبجدية العربية ٢٩ ـ ظاهرة العلم الحديث ٧٠ ـ نظريات التعلم ( دراسة مقارنة ) تأليف . د/ عبدالمالك خلف التميمي ٧١ ـ الاستبطان الأجنبي في الوطن العربي ترجمة: د/ فؤاد زكريا ٧٧ ـ حكمة الغرب ( الجؤء الثاني ) تاليف: د/ مجيد مسعود ٧٣ \_ التخطيط للتقدم الاقتصادي والاجتاعي

تألیف: د/ أمین عبدالله محمود تألیف: د/ محمد نبهان سویلم ترجمة: كامل یوسف حسین مراجعة: د/ إمام عبدالفتاح

مراجعه : د/ إمام عبدالعان تالیف : د/ احمد عنمان

تالیف: د/ عواطف عبد الرحمن تالیف: د/ محمد احمد خلف الله

تاليف: د/ جال الدين سيد محمد

ترجمة : شوقي جلال

مراجعة : صدقي حطاب تأليف : د/ سعيد الحفار

ثالیف : د/ رمزي زکي ثالیف د/ بدریة العوضی

تأليف: د/ عبدالستار ابراهيم

تاليف ; د/ توفيق الطويل

ترجمة : د/ عزت شعلان

مراجعة : د/ عبد الرزاق العدواني

د/ سمير رضوان

٧٤ ـ مشاريع الاستيطان اليهودي

٧٥ ـ التصوير والحياة

٧٦ ـ الموت في الفكر الغربي

٧٧ ــ الشعر الإغريقي تراثاً انسانياً وعالمياً

٧٨ \_ قضايا التبعية الإعلامية والثقافية

٧٩ .. مفاهيم قرآنية

٠٨ - الزواج عند العرب (في الجاهلية والإسلام) تأليف: د/ عبد السلام الترمانيني

٨١ ـ الأدب اليوغسلافي المعاصر

٨٢ \_ تشكيل العقل الحديث

٨٣ ـ البيولوجيا ومصير الإنسان

٨٤ .. المشكلة السكانية وخرافة المالتوسية

٨٥ ـ دول مجلس التعاون الخليجي
 ومستويات العمل الدولية

٨٦ ـ الإنسان وعلم النفس

٨٧ - في تراثبنا العربي الاسلامي

٨٨ ـ الميكر وبات والإنسان

#### الاشتراك السنوي : وهو مقصور على الفئات التالية :

المؤ سسات والهيئات داخل الكويت

المؤسسات والهيئات في الوطن العربي

المؤسسات والهيئات خارج الوطن العربي ٨٠ دولاراً امريكياً

• الأفراد خارج الوطن العربي ٤٠ دولاراً امريكياً

#### الاشتراكات :

ترسل باسم الأمين العام للمجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب ص . ب ٢٣٩٩٦ الكويت ، برقياً ثقف تلكس ٢٣٩٩٦ TLX No 44554 NCCAL

#### بسم الله الرحمن الرحيم

## المجلس الوطني للثقافة والقنون والآداب سلسلة عالم المعرفة

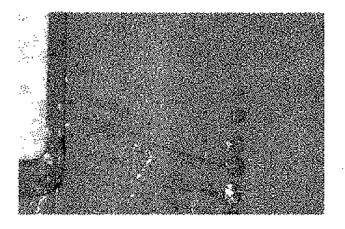
استجابة لإقبال القراء على كتب سلسلة عالم المعرقة وتحقيقا لرغبتهم بصدر المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب الطبعة الثانية للكتب التالية في المواعيد المحددة أمام كل منها :

- البيئة ومشكلاتها صدر في منتصف اكتوبسر ١٩٨٤
- التنبؤ العلمي ومستقبل الإنسان. صدر في منتصف ديسمبر ١٩٨٤
- الشباب العربي ومشكلاته صدر في منتصف فبسراير ١٩٨٥
- السيرق صدر في منتصف ابسريل ١٩٨٥
- مصر وفلسطين يصلدر في منتصف يونيو ١٩٨٥

\_ تطلب النسخة من الموزعين والمكتبات في الكويت وفي الوطن العربي \_ ـ تباع النسخة بخمسهائة فلس .

#### سبعر النسخة:

| ٠٠٠ قلس    | <b>ه</b> الكويت                      |
|------------|--------------------------------------|
| ١٠ ريالات  | ۍ السعودية                           |
| ۱۰۰ فلس    | • العسراق                            |
| ٠٠٠ فلس    | <ul> <li>الأردن</li> </ul>           |
| ۹ لیرات    | مهريا                                |
| ه لیرات    | 🖝 لينات                              |
| ۱۰۰ فرش    | • ليبيا                              |
| ۱۰ دراهم   | • الغرب                              |
| دينار واحد | 🗢 تونس                               |
| ۱۰ دنانیر  | • الجزائر                            |
| ٠٠٠ مليم   | <b>۵</b> مصسر                        |
| ۰۰۰ ملیم   | 🛊 السبودات                           |
| ريال واحد  | ه عمان                               |
| ۸۰۰ فلس    | <ul> <li>اليمن الجنوبية</li> </ul>   |
| ۹ ریالات   | • اليمن الشمالية                     |
| ۸۰۰ قلس    | • البحرين                            |
| ۱۰ ریالات  | <b>ە ت</b> ىلسىر                     |
| ۱۰ دراهم   | <ul> <li>الامارات العربية</li> </ul> |



To: www.al-mostafa.com